

## جهاد النفس

في فكر الإمام الخميني قُرَّسِّ بُعُ

## جمعيدة المعارف الإسالامية الثقافية

بيروت. لبنان. المعمورة. الشارع العام هاتف: 01/471070 ص.ب. 24/53. 25/327



| جهاد النفس                          | الكتاب |
|-------------------------------------|--------|
| مركز نون للتأليف والترجمة           | إعسداد |
| جمعيّة المعارف الإسلاميّة الثقافيّة | نشره   |
| تمورَ 2011 م – 1432 هـ              |        |

# جهاد النفس

في فكر الإمام الخميني السِّيَّةُ



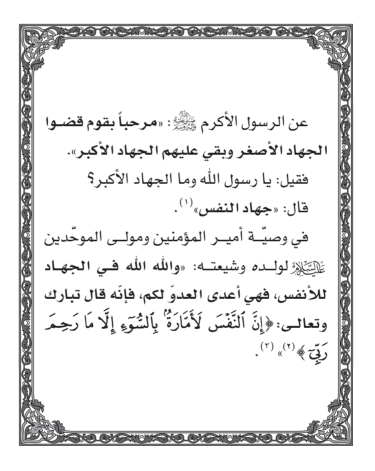


## الفهرس

| ١  | المقدَّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11 | الفصل الأوِّل: حقيقة جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٣ | ١. أهميّة جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٦ | ٢. ما هو جهاد النفس؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٧ | ٣. غاية جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٨ | ٤. ساحة جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٠ | ٥. أطراف الصراع في جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۱ | ٦. ضرورة الجهادين: الأكبر والأصغر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ro | الفصل الثاني: حقيقة النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲٧ | ١. معرفة النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢٩ | ۲. مقامات النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳٠ | ٣. مملكة الظاهر ومملكة الباطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٤ | ٤. استتُصال القوى أم تطويعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|    | '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ~v | الفصل الثالث: أركان جهاد النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٩ | ١. الركن الأوّل: القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | ٢. الركن الثاني: المعصومون ﴿ اللَّهَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللللَّاللَّمِي الللَّا الللللَّمِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |

٥

| ٤٢ | ٣. الركن الثالث: العلم                                    |
|----|-----------------------------------------------------------|
| ٤٣ | <ol> <li>الركن الرابع: التمسيُّك بظاهر الشريعة</li> </ol> |
| ٤٧ | الفصل الرابع: وسائل جهاد النفس                            |
| ٤٩ | ١. الوسيلة الأولى: التفكُّر                               |
| ٥١ | ٢. الوسيلة الثانية: العزم                                 |
| ٥٢ | ٣. الوسيلة الثالثة: المشارطة                              |
| ٥٣ | ٤. الوسيلة الرابعة: المراقبة                              |
| ٥٣ | ٥. الوسيلة الخامسة: المحاسبة                              |
| ٥٤ | ٦. الوسيلة السادسة: التذكُّر                              |
| 00 | ٧. الوسيلة السابعة: السيطرة على الخيال                    |
|    | ٨. الوسيلة الثامنة: المقارنة                              |
| ٥٧ | ٩. الوسيلة التاسعة: المخالفة                              |
| ٥٩ | الخاتمة: نماذج من سلوك الإمام وَيَتَنِّئُهُ               |
| 71 | ١. مع القرآن الكريم                                       |
| 71 | ٢. مع أمير المؤمنين عَلَيْتَكِرُ                          |
| ٦٢ | ٣. مع أهل البيت ﷺ                                         |
| ٦٢ | ٤. مع الجيران                                             |
| 77 | ٥. مع عائلته                                              |
| 77 | ٦. صلاة الليل                                             |
| ٦٣ | ٧. دقّة النظام                                            |
|    | ٨. احترام القانون                                         |
|    | ٩. الحفاظ على المال العام                                 |
| 78 | ١٠. وصاياه إلى العلماء                                    |



<sup>(</sup>١) الكافي، الكليني، ج٥، ص٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) دعائم الإسلام، القاضى النعمان، ج٢ ص ٣٥٢.

يقول الإمام الخميني وَيَرَّيْنَهُ: «هدف الإسلام هو تربيتنا، وإذا لم نتبعه بكافة أبعاده، فلن نتريّى ولا ينبغي لكم أيُّها الشبّان الأعزّاء الغفلة عن الجوانب المعنويّة، وهي من الجهاد الأكبر بسبب انشغالكم الآن بالعلوم الطبيعيَّة أو أشكال النشاطات الجهادية الواجبة حالياً وهذا الأمر يصدق علينا جميعاً (١) إنّ من أسمى وأرفع العلوم الَّتِي يِنبِغِي أَنْ تكون ذات صبغة عامَّة هي العلوم المعنوية الإسلامية كعلم الأخلاق وعلم تهذيب النفس والسير والسلوك إلى الله، فإنّها تُمثّل الحهاد الأكبر «رزقنا الله ذلك وإنَّاكم» (٢٠).

<sup>(</sup>١) الكوثر، الإمام الخمينيِّ وَيُرَيِّنُهُ , ج٢، ص ٢٥٧، خطاب رقم ٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكلمات القصار، الإمام الخميني قَرَبَرَنَّهُ , ص ٨١.

## المقدّمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق وسيّد المرسلين محمّد وعلى آله الطيّبين الطاهرين محال معرفة الله ومعادن حكمة الله عزّ وجلّ.

وبعد..

أخي القارىء بين يديك كتاب صغير الحجم، حوى بين دفّتيه كبرى التعاليم الإلهيّة، وأسس الإسلام في جهاد النفس البشريّة، ويمتاز بجانبين، الأهميّة البالغة للموضوع نفسه حيث هو غاية البعثة «إنّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق»(١)، وكونه قراءة في فكر الإمام الخميني وَسَرِّمُ بما يحمل من تجسيد لتلك التعاليم، وفهم صحيح ميزانه الصفاء والنقاء.

طالعنا به بإشراقة نرى فيها وجه مولانا بقية الله الأعظم الله وخاطبنا بصوت سمعنًا به من صروح النبوّة والولاية نداءات أئمّتنا الأبرار المستلار.

وفي هذا الكتاب خلاصة الركائز والخطوط العامّة الّتي يراها

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان، الطبرسي، ج١٠، ص ٨٦.

الإمام وَرَسَّنُ في جهاد النفس لأنها دراسة فكرية وليست تفصيلية لكشف النقاب عن كلِّ ما تعرض له في بحوثه العرفانية والأخلاقية الشريفة، ضرورة أنّ بعضها صعب المنال ولا يحويها مقال بهذا الإيجاز، لكن في الوقت نفسه هي كافية لمعرفة منهجه وثوابته في هذا الطريق.

فكفانا أنّ نقرأ شرحه قبل أنّ نعبر حبره الّذي ظلّ يغترف من الغيب مدداً قبل أنّ يكون مداداً.

فإلى عشّاق المعرفة الإلهيّة، وعشّاق الخمينيّ وَرَسَّنُهُ.. العازمين على السفر.. والتائقين إلى اللقاء.. نُقدّم هذا العمل المتواضع.. راجين من الله تعالى القبول وأنّ تبلغ هذه الصفحات غايتها وهي تفوح بشذى الهداية والولاية لكلّ ذوق سليم وحاسّة صحيحة.

وَكُوْنَ فَكُرُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

## حقيقة جهاد النفس

- ١. أهمية جهاد النفس
- ٢. ما هو جهاد النفس؟
  - ٣. غاية جهاد النفس
  - ٤. ساحة جهاد النفس
- ه. أطراف الصراع في جهاد النفس
- ٦. ضرورة الجهادين: الأكبر والأصغر

#### ا ـ أهميّة جهاد النفس

هنا يتّضح جانبان:

الأوّل: أنّ الوصول إلى الهدف المقدّس والمقصود الإلهيّ الّذي يتمثّل بالعبوديّة الحقّة لا يُمكن دون عمليّة المجاهدة، شرط أنّ تكون مقرونة بالعلم حيث إنّ كلّاً منهما ضرورة للآخر، والعلم أصل كلّ خير(٢)، ولا يُنال ما عند الله إلّا بالعمل(٢).

والثاني: أنّ من أعظم معوقات عمليّة الإصلاح الكبرى في المجتمع، عدم تهذيب النفوس، بل لا يُمكن البدء إلّا من عندها قبل الانتقال إلى الميادين العامّة والانطلاق من خلالها كما عبّر نفسه وَرَيَّ في أكثر من خطاب قائلاً: «إنّ ما هو ضروريٌ بالنسبة إلينا جميعاً هو أنْ نبدأ

<sup>(</sup>١) الكلمات القصار، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) كما عن أمير المؤمنين عَلَيْتُلارٌ في غرر الحكم، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) كما عن الإمام الباقر عَلِيتُ في وسائل الشيعة، الحر العاملي، ج١، ص ٦٩.

بإصلاح أنفسنا وعدم الاقتناع بإصلاح الظاهر وحده، بل السعي للبدء بإصلاح قلوبنا وعقولنا والإصرار على أنْ يكون غدنا خيراً من يومنا، على المرء أنْ يبدأ بإصلاح نفسه والسعي لجعل عقائده وأخلاقه وأعماله مطابقة للإسلام(۱) لذلك من الطبيعي جدّاً أنْ نُشاهد ما نُشاهده من المفاسد العامّة وبصمات الفشل والخسران طالما أنّ الإنسان قد خسر في معركة الذّات وصراعها مع العدوّ الذي بين جنبيه».

لذلك حظيت مسألة جهاد النفس بأهميّة بالغة في الكتاب الكريم والسنّة الشريفة.

#### فأمّا الكتاب الكريم:

وممّا نزل في ذلك حاكياً عن جزاء التزكية والمجاهدة قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ - مُؤْمِنَا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَمُمُ ٱلدَّرَجَاتُ الْعُلَى ﴿ وَمَن يَأْتِهِ - مُؤْمِنَا قَدْ عَمِلَ ٱلطَّنْ الصَّلِحَتِ فَأُولَتِهِ كَا هُمُ ٱلدَّرَجَاتُ مَن ٱلْعُلَى ﴿ وَهَا عَدْنِ تَعْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها وَذَلِكَ جَزَآءُ مَن تَعْنِها ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها وَذَلِكَ جَزَآءُ مَن تَرْكَى ﴾ (٢).

وبعد أحد عشر قُسَماً قوله عزّ من قائل: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ ﴾ فَأَهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ ﴾ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴿ ﴾ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ (٢).

وما كان ذلك ليتمَّ لولا فضل الله سبحانه: ﴿وَلَوْلَا فَضْمُلُ ٱللَّهِ

<sup>(</sup>١) الكلمات القصار، ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآيتين: ٧٥، ٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس، الآيات: ١٠ .١٠.

عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكَى مِنكُم مِّن أَحَدٍ أَبداً وَلَكِكِنَّ اللَّهَ يُنزَكِّ مَن يَشَآءُ ۖ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيثُ ﴾ (١).

ويذكّرنا الإمام وَرَسِّنَهُ بهذا الفضل الإلهي وهو يوصي ولده ويوصينا كذلك: «اعلم أنّه ليس لأيّ موجود من الموجودات بدء من غيب عوالم الجبروت وإلى ما فوقها أو تحتها شيء من القدرة أو العلم أو الفضيلة وكلّ ما فيها من ذلك إنّما هو منه جلّ وعلا»(٢).

#### وأمّا السنّة الشريفة:

فقد جاء عن النبيّ أنّه رأى بعض أصحابه منصرفاً من بعث كان بعثه وقد انصرف بشعثه وغبار سفره وسلاحه عليه يُريد منزله فقال هذا: «انصرفت من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر»، فقال له: أو جهاد فوق الجهاد بالسيف؟! قال هذا: «نعم جهاد المرء نفسه»(٢).

وعنه ﷺ: «أفضل الجهاد من جاهد نفسه التي بين جنبيه»(٤).

وهو سبب السعادة كما عن أمير المؤمنين المؤمنين العلموا أنّ الجهاد الأكبر جهاد النفس فاشتغلوا بجهاد أنفسكم تسعدوا» (٥) ومثلها العديد من الأحاديث الموجودة بهذا الصدد.

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) وصايا عرفانيّة، الإمام الخمينيّ وَرُبِّرَنُّهُ ، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة، الريشهري، حديث ٢٧٤٣.

<sup>(</sup>٤) م. ن، حدیث ۲۷٤٥.

<sup>(</sup>٥) م. ن، حدیث ۲۷٤۸.

#### ٢ ـ ما هو جهاد النفس؟

في اللغة: الجهاد على وزن فعال مأخوذ من الجُهد بالضمّ وهو المشقّة البالغة، والجُهد بالفتح الأرض الصلبة، وبالفتح والضم: الطاقة ومنه قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهَّدَهُمْ ﴾ (١) ١)، والظاهر أنّ جميع هذه المعاني ترجع إلى أصل واحد وهو الشدّة إمّا في ذات الشيء أو في التعامل معه ومعالجته، كما يظهر أنَّه موضوع في أصل اللغة لمطلق بذل الجهد بدنيًّا كان أو نفسيًّا أو عقليًّا أو ماليّاً في مجال الخير أو في مجال الشرّ، فهو حقيقة لغويّة في هذا المعنى العامّ الجامع وليس في خصوص بذل الجهد لمخالفة الهوى ١٦ دون غيره.

وعند أهل المعرفة: عبارة عن تزكية النفس بترويضها على الطاعات ومخالفة نوازعها الشريرة وأهوائها.

وعن الإمام وَرُسَّنُهُ: «عبارة عن انتصار الإنسان على قواه الظاهريّة وجعلها مؤتمرة بأمر الخالق، وتطهير المملكة من  $^{(7)}$ دنس وجود قوی الشیطان وجنوده

وهو لا يختلف مع التعريف السابق إلَّا بالإجمال والتفصيل وكونه أكثر عمقاً، بينما بالنسبة للتعريف اللغوى فهو أخصّ كما أنَّه خاصَّ بمملكة الظاهر.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة، ج ١، ص ٤٦٨ - ٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ وَرَبَّرَّبُّهُ، ص ٣٢.

#### ٣ ـ غاية جهاد النفس

إنّ ما تقدّم من التأكيد والتشديد على جهاد النفس يكشف أنّ هناك غاية متوقّفة على ذلك ولا يُمكن بلوغها دونه ألا وهي السعادة السرمديّة يقول: «إنّ الإنسان إذا فكّر لحظة واحدة، عرف أنّ الهدف من هذه النّعم هو شيء آخر وأنّ الغاية من هذا الخَلْق أسمى وأعظم، وأنّ هذه الحياة الحيوانيّة ليست هي الغاية بحد ذاتها وأنّ على الإنسان العاقل أنْ يُفكّر بنفسه وأنْ يترحّم على حاله ونفسه المسكينة ويُخاطبها قائلاً: أيّتها النفس الشقيّة التي قضيت سنيّ عمرك الطويلة في الشهوات ولم يكن نصيبك التي قضيت سنيّ عمرك الطويلة في الشهوات ولم يكن نصيبك سوى الحسرة والندامة ابحثي عن الرحمة واستحي من مالك الملوك وسيري قليلاً في طريق الهدف الأساس المؤدّي إلى حياة الخلد والسعادة السرمديّة ولا تبيعي تلك السعادة بشهوات أيّام قليلة فانية» (١).

ويُمكن أن نعود إلى تعبير آخر له وَرَسَّنَيُّ في رسم الغاية حيث يعتبرها تحرّراً لكن على غير اصطلاح الساسة بل على اصطلاح أهل القلوب وبذلك يوصي ابنه قائلاً: «تحرّر من حبّ النفس والعجب فهما إرث الشيطان، فبالعجب وحب النفس تمرّد على أمر الله بالخضوع لولي الله وصفيّه جلّ وعلا، واعلم أنّ جميع ما يحلّ ببني آدم من مصائب ناشيء من هذا الإرث الشيطاني فهو أصل الفتنة وربّما تُشير الآية الكريمة ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِئَنَهُ أَصَل الفتنة وربّما تُشير الآية الكريمة ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِئَنَهُ أَصَل الفتنة وربّما تُشير الآية الكريمة ﴿

<sup>(</sup>۱)م. س، ص ۳۳.

وقتال أساس الفتنة وهو الشيطان وجنوده، ولهؤلاء فروع وجذور في أعماق قلوب بني الإنسان كافَّة، وعلى كلِّ إنسان أنْ يُجاهد ﴿حَقَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَهُ ﴾ داخل نفسه وخارجها، فإذا حقّق هذا الحهاد النصر، صلحت الأمور كافّة وصلح الحميع»(٢).

#### ٤ ـ ساحة حماد النفس

إنّ ساحة الجهاد الأصغر محدودة في بقعة الحرب وخاضعة لموازين مكانية وزمانية وشرائط خاصة وهي ليست دائمية على الإطلاق، أمَّا ساحة الجهاد الأكبر إضافة إلى شمولها لما تقدَّم هي ١٨ ا وسع وأصعب وأهم كيف لا ١٤ وهي الإنسان الَّذي قيل فيه:

أتحسب أنَّك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر بكلِّ ما يحمل من أبعاد في مملكة الباطن ومملكة الظاهر اللتين سيأتي الحديث عنها في فصل مستقلِّ، يقول قُيَّسِّتُهُ: «هناك دائماً جدال ونزاع بين هذين المعسكرين (معسكر العقل ومعسكر الجهل) والإنسان هو ساحة حريهما، فإذا تغلّبت جنود الرحمن كان من أهل السعادة والرحمة وانخرط في سلك الملائكة وحُشر في أسرة الأنبياء والأولياء والصالحين وأمّا إذا تغلّب جنود الشيطان ومعسكر الجهل كان الإنسان من أهل الشقاء والغضب (مغضوب لله سبحانه) وحُشر في زمرة الشياطين

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) محضر الحقّ، ص ٨٥.

والكفّار والمحرومين»<sup>(۱)</sup> ولا يُتوهّم أنّ هذا الصراع حينما يشبّ في جانب يخلو منه آخر وإنّما قد يكون وهو كذلك في غالب الأحيان ـ في جوانب عديدة في آن واحد حيث يجري في التعامل مع الذّات والناس والخالق تعالى كمًا أنّه ينبسط في سائر تقلّبات العيش من الصناعات والتجارات والاجتماعيّات وما شابهها.

ومن وضوح اتساع ميدان المجاهدة إلى هذا الحدِّ الكبير يتضح أنه لا مبرِّر لما التزم به بعض أهل الرياضات الروحية من الانعزال والهجران وهم مطالبون كغيرهم بعمران الأرض وممارسة الحياة على أساس التفاعل والتعارف كما في قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّمُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مِن ذَكْرِ وَأَنْ ثَيْ وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَقِبَ آبِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُم مَكُم عِنداً اللَّهِ أَنْقَنَكُم ﴿ فَنَ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مَن ذَكْرِ وَأَنْ ثَيْ وَجَعَلْنَكُم أَنْ اللَّهُ الْقَلَادُ مُ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم ﴿ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُو

والقيام بسائر الوظائف الشرعيّة العامّة الّتي تفوق بالأهميّة والأولويّة وظائفهم الخاصّة.

ويُعبّر الإمام وَرَبَّنِ عَن انزعاجه من تلك الفئة قائلاً: «لقد عانى قلب أبيكم الشيخ بسبب هذه المجموعة المتحجّرة ما لم يُعانه أبداً من ضغوط ومتاعب الآخرين.

لقد وجّهت للإسلام ضربة من قبل المتديّنيين القشريّين لم توجّه مثلها من قبل أيّة طبقة أخرى والمثال الواضح على ذلك مظلوميّة وغربة أمير المؤمنين عليّ الواضحة في التاريخ» (٢).

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ وَيَرَيَّنُهُ ، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) الكلمات القصار، ص ٢٦٦.

## ه ـ أطراف الصراع فى جهاد النفس

لقد آن الآوان للتعرف في هذه الحرب الضارية على أطراف الصراع ومن يقف خلفهم في إدارة المعركة حيث يوجد معسكران يقود العقل جنود الثاني ونحن مأمورون يقود العقل جنود الثاني ونحن مأمورون بالتعرُّف على ذلك من مولانا الصادق العقل وجنده والجهل وجنده تهتدوا» قال سماعة: فقلت: جُعلت فداك لا نعرف إلّا ما عرفتنا، فقال أبو عبد الله علي الله على العرش خلق العقل وهو أوّل خلق من الروحانيين عن يمين العرش من نوره فقال له: أدبر فأدبر ثم قال له: أقبل فأقبل فقال الله تعالى: خلقتك خلقاً عظيماً وكرمتك على جميع خلقي، قال: ثم خلق الجهل من البحر الأجاج ظلمانياً، فقال له: أدبر فأدبر ثم قال له: أقبل فاهبه أدبر فأدبر ثم قال له: أقبل فلم يُقبل فقال له: الستكبرت فلعنه»(۱).

يقول وَيُرْمَنِيُّ: «فيعلم من هذا أنّ معرفة (القائدين) العقل والجهل وجنودهما مقدّمة للهداية وهذه الهداية إمّا إلى كيفيّة استكمال النفوس وتنزيهها وتصفيتها وهي أيضاً مقدّمة إليه أو هداية مطلقة أي هداية إلى معرفة الله وهي أسّ الأسس، ولذلك فهذه المعرفة هي نتيجة معرفة العقل والجهل وجنودهما لأنّه ما لم تحصل المعرفة بمهلكات النفس ومنجياتها وطرق التخلّي عنها والتحلّي بها، فلن يحصل للنفس تصفية وتنزيه وتحلية وتكميل، وما لم يحصل للنفس صفاء باطني ولم تصل إلى

<sup>(</sup>١) جنود العقل والجهل، الإمام الخمينيّ قُرْيَرِّنُّهُ ، ص١٣.

الكمالات المتوسّطة فلن تكون مورداً لتجلّي الأسماء والصفات والمعرفة الحقيقية ولن تصل إلى كمال المعرفة، بل إنّ جميع الأعمال الصوريّة والأخلاق النفسيّة مقدّمة للمعارف الإلهيّة وهي أيضاً مقدّمة لحقيقة التوحيد والتفريد الّذي هو الغاية القصوى للسير الإنسانيّ ومنتهى السلوك العرفانيّ»(۱). بهذا البيان النورانيّ كشف الإمام وَرَيْنَيُّ عن ضرورة معرفة القيادة والجنود لكونها مقدّمة لا يسوغ تفويتها وإلّا لم نبلغ الهداية الّتي هي المرام، وأمّا جذب الجنود للنفس نبّه إليه قائلاً: «ولكلًّ من المقامات والدرجات جنود رحمانيّة وعقلانيّة تجذب النفس نحو الملكوت الأعلى وتدعوها إلى السعادة، وجنود شيطانيّة وجهلانيّة تجذب النفس نحو الملكوت السفليّ وتدعوها للشقاء»(۲).

## ٦ ـ ضرورة الجهادين: الأكبر والأصغر

ما من أحد يقرأ في فقه الإمام وَسَيْنُ أو أخلاقه أو سياسته أو سيرة حياته إلّا وتسطع أمام عينيه تلك الشمس المشرقة الّتي ينعم الأبرار بدفتها ويهتدون إلى سبيل الحقّ بنورها داعية إلى الحضور في ساحة الجهادين الأكبر والأصغر معاً، وما ذلك إلّا لأجل ما عرفنا أئمّتنا على من أنّ التحلّي أو الزهد بأحدهما لا يُبقي وجوداً للآخر، فمن يجبن عن خوض معارك الإسلام ضدّ الباطل وهو غير مستعدّ للنزول إلى الميدان في صراع العدوّ الظاهر هو مطرود

<sup>(</sup>١) المقالة الخامسة من جنود العقل والجهل، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ قَرَبَّوْ لَهُ من ٣١.

ومحروم من ساحة الجهاد الأكبر وعاجز عن مناهضة العدوّ الباطن، لأنّ من يعجز عن حرب العدوّ الأصغر هو عاجز لا محالة عن حرب العدوّ الأكبر، وهؤلاء أتمّتنا عن لله بدءً من جدّهم النبيّ الأكرم على مع ما هم عليه من المقام الّذي لا يبلغه أحدٌ غيرهم، لم يزهدوا في النزول إلى ميدان القتال بل حذّروا من تركه كما جاء عنه عن «فمن ترك الجهاد ألبسه الله ذلاً في نفسه وفقراً في معيشته ومحقاً في دينه، إنّ الله تبارك وتعالى أعز أمّتي بسنابك خيلها ومراكز رماحها»(۱)، وعن أمير المؤمنين عن شفيه بالمسلم وأديل الحق منه بالمسلم وأديل الحق منه بالمسلم وأديل الحق منه بالمسلم المسلم وأديل الحق منه بتضييع الجهاد»(۱).

فالراغب عن الجهاد الأصغر لابسٌ لثوب الذلِّ وماحقٌ لدينه فكيف يُعد من أهل المجاهدة والتزكية؟!

يقول الإمام وَرَسِّنَ في مقام حديثه عن المجاهدين في جبهات الدفاع: «لقد طوى هؤلاء في ليلة واحدة طريق مئة سنة وقد وصلت أيديهم بشكل مباغت إلى كلِّ ما يتمنّاه العرفاء والشعراء من العرفاء في سنوات متمادية، نقلوا العشق للقاء الله من الشعار إلى العمل وثبتوا آمال الشهادة من خلال أعمالهم في

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة، الريشهري، الحديث ٢٧٠٩.

<sup>(</sup>٢) م. ن، الحديث ٢٧١٠.

74

جبهات الدفاع عن الإسلام العزيز» (۱) ، فالنتيجة: أنّه لا غنى لأحد الجهادين عن الآخر، بمعنى أنّ العاجز عن إقتاع نفسه وتوطيدها على تحمُّل المكاره في مواجهة جيوش الأعداء هو عاجز لا محالة عن الانتصار في معركة كبح جماح النفس ويؤكد ضرورتهما معاً خطاب النبيّ في للّذين قضوا الجهاد الأصغر بأنّه بقي عليهم الجهاد الأكبر أي أنّه واجب عليهم لا يحقّ لهم تركه، وللّذين لم يقضوا الجهاد الأصغر سواء كانوا منشغلين بالتزكية والأوراد والمجاهدات أو لا، بأنّ الله تعالى ألبسهم ثوب الذّل ومحقاً في دينهم. لأنّهم تخلّوا عمّا هو مطلوب منهم فنهج الإسلام قائم على العمل في شتّى الميادين الّتي يفرضها التكليف الإلهيّ وليس في الاعتزال والانزواء بدعوى تصفية النفس والانشغال بها عن غيرها، وإنّ كان تخصيص بعض الأوقات للاختلاء بالله تعالى أمراً لا بُدّ منه كصلاة الليل والاستغفار بالأسحار.

وهذا ما دأب عليه الإمام قَرْشَتُم حتى أنفاسه الأخيرة وهو على فراش الموت.

<sup>(</sup>١) بقيّة الله، العدد ١٢٧، ص ٢٣.

#### ۲۸

## حقيقة النفس

- ١. معرفة النفس
- ٢. مقامات النفس
- ٣. مملكة الظاهر ومملكة الباطن
  - ٤. استئصال القوى أم تطويعها

. . . .

#### ا ـ معرفة النفس

حينما نقف مع صفحات العرفان للإمام الخميني وَرَيَّنَ فِي كلِّ مقالاته نجده يُقدّم الحديث عن النفس ومعرفتها قبل أَنْ يُشرق نور بيانه في سائر المطالب الإلهيّة من قلم الحقيقة مغترفاً حبر الإسلام المحمّديّ الأصيل من وراء الغيب، فوق الشمس وبأنامل ذهبيّة رسمت السبيل القويم إلى الغاية القصوى، فلماذا هذا التقديم يا تُرى؟!

إنّ هذا التقديم ضرورة لا غنى عنها، ذلك أنّ معرفة النفس أوّل الطريق ونقطة الانطلاق إلى معرفة الحقّ تعالى فقد روي أنّ إحدى زوجات النبيّ شالته: متى يعرف الإنسان ربّه؟ فقال: «إذا عرف نفسه»(۱)، وقال نه «أعرفكم بنفسه أعرفكم بربّه»(۲)، وهي أنفع المعارف فكيف لا تكون مقدّمة على غيرها وهذا أمير المؤمنين عين الإنسان يقول: «معرفة النفس أعرف المعارف»(۲)، ولولاها لم يكن للإنسان معرفة ربّه بل الجهل بها مع طلبه أو ادعاء معرفته مدعاة لتعجّب الأنبياء

<sup>(</sup>١) عيون مسائل النفس، الشيخ حسن زاده الآملي، ص١.

<sup>(</sup>٢) رسالة الولاية، السيد الطباطبائي، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الغرر والدرر، الآمدي، حديث ٥١.

لذلك بدأ الإمام وَيُرَّنَّ بتعريف النفس الإنسانيَّة وبيان مقاماتها ومدارجها (٢) (٢).

والأولياء كما عن إمام السالكين والعارفين أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلاَّ:

قبل الحديث عن مخاطر الطريق والسبيل إلى الأمن منها.

وهنا تجدر الإشارة إلى حديث النبيِّ الأعظم في لرجل اسمه مجاشع، فقال: يا رسول الله، كيف الطريق إلى معرفة الحقّ؟

فقال على «معرفة النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى موافقة الحقَّ؟

قال المنفقي: «مخالفة النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى رضى الحقّ؟ قال عليه: «سخط النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى وصل الحقَّ؟

قال ﷺ: «هجر النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى طاعة الحقّ؟ قال على: «عصيان النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحقّ؟ قال عليه: «نسبان النفس».

۲۸

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة، الريشهري، باب النفس.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ قَرَيَّنُّهُ ، ص ٣ ـ سرّ الصلاة، ص ٥١.

<sup>(</sup>٣) الآداب المعنويّة للصلاة، الإمام الخمينيّ قَرْيَرَيّنُهُ، ص ٣٥.

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى قرب الحقّ؟ قال على: «التباعد من النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى أنس الحقّ؟ قال على: «الوحشة من النفس».

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذلك؟ قال على النفس»(١).

بهذا تتضح السلسلة الجهاديّة الّتي على رأسها معرفة النفس لأنّ من جهلها جهل الحقّ تعالى.

#### ٢ ـ مقامات النفس

إنّ النفس الإنسانيّة درجات ومقامات مختلفة بحسب الاعتبار السّدي يعود إليه كلّ تقسيم، وقد ذكرها الإمام وَرَسَّيَّ عُير أنّه اعتمد في بيانه النورانيّ على التقسيم إلى مملكة الظاهر ومملكة الباطن.

يقول وَرَبِّيَّ الله الإنسان الّتي هي من عالم الغيب والملكوت مقامات ودرجات قسموها بصورة عامّة إلى سبعة أقسام حيناً وإلى أربعة أقسام حيناً ثانياً، وإلى ثلاثة أقسام حيناً ثالثاً، وإلى قسمين حيناً رابعاً، ولكلِّ من المقامات والدرجات جنود رحمانية وعقلانية.. وجنود شيطانية وجهلانية»(٢).

وفي موضع آخر من كلامه وَرُسَّنَيُّ يذكر ما عده أهل المعرفة منها بشيء من التفصيل موضِّحاً:

49

<sup>(</sup>١) ينابيع الحكمة، محسن عقيل، ج١، ص ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيِّ قَرَيَّنِّ مُثِّعٌ، ص ٣١.

#### التقسيم الأوّل

«إنّ للإنسان مقامين:

الأول: مقام الدنيا والشهادة، والثاني: مقام الآخرة والغيب، فأحدهما ظلّ الرحمن والآخر ظلّ الرحيم.

## التقسيم الثاني:

إنّ له ثلاثة مقامات:

الأوّل: مقام الملك والدنيا.

والثاني: مقام البرزخ

والثالث: مقام العقل والآخرة.

### التقسيم الثالث:

إنّ له أربعة مقامات: الملك، والملكوت، والجبروت، واللاهوت. وهناك تقسيمات أخرى صعبة المنال في هذا المقال»(١).

### ٣ ـ مملكة الظاهر ومملكة الباطن

ما من شكً أنّ الّذي يؤكِّد عليه الإمام وَسَيَّ هُو أَنْ تكون المجاهدة ليست في مقام الظاهر وحسب بل تعمُّ الباطن لأنّ المطلوب فيها الانقياد التّام والخضوع الكامل لكافّة مراتب الإنسان الباطنية إضافة إلى الظاهريّة وإلّا إذا لم تكن المراتب بأجمعها منقادة لا يُمكن أنّ تتحقّق العبوديّة الحقّة؛ ضرورة أنّ العبد الحقيقيّ هو

(١) راجع سرّ الصلاة، ص ٥١-٥٣.

٣.

الذي يُطيع مولاه بكلِّ وجوده وطالما كان قادراً على ذلك ومختاراً يُمكنه إخضاع المملكتين للحقّ تعالى فإن ترك مرتبة منها لن يصل إلى رتبة العبودية الصادقة، مع الاعتراف بأن ذلك لا يحصل بشكل دفعيًّ ومرة واحدة وإنّما يحتاج الوصول إلى مقام الطاعة الكاملة والخضوع التّام إلى التدرُّج شيئاً فشيئاً فيكون انقياد الظاهر مقدّمة مساعدة على انقياد الباطن ليصل الإنسان في النهاية إلى كمال الانقياد لنفسه ويكتب عبداً حقيقيّاً فمن هنا تبرز العلاقة بين الجانبين بشكلِ ضروريً.

أ ـ يقول وَمَنْزِلْهَا الأدنى والأسفل، هو منزل الملك والظاهر الأوّل ومنزِلْها الأدنى والأسفل، هو منزل الملك والظاهر وعالمهما، وفي هذا المقام تتألّق الأشعّة والأنوار الغيبيّة في هذا الجسد المادّيّ والهيكل الظاهريّ وتمنحه الحياة العرضيّة، وتجهّز فيه الجيوش فتكون ساحة معركة النفس وجهادها نفس هذا الجسد، وجنودها هي قواها الظاهريّة النّي وجدت في الأقاليم الملكيّة السبعة وهي: الأذن والعين واللسان والبطن والفرج واليد والرجل»(۱).

ب ـ والمقام الثاني: «مملكتها الباطنية ونشأتها الملكوتية، وفيها تكون جنود النفس أكثر وأهم ممّا في مملكة الظاهر،

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، الإمام الخميني وَرَسَّيْهُ، ص ٣٢.

والصراع والنزاع فيها بين الجنود الرحمانية والشيطانية أعظم والغلبة والانتصار فيها أشد وأهم، بل وإن كل ما في مملكة الظاهر قد تنزّل من هناك وتظهر في عالم الملك، وإذا تغلّب أيٌ من الجند الرحماني أو الشيطاني في تلك المملكة، يتغلّب أيضاً في هذه المملكة، وجهاد النفس في هذا المقام مهم للغاية، عند المشايخ العظام من أهل السلوك والأخلاق، بل ويُمكن اعتبار هذا المقام منبع جميع السعادات والتعاسات والدرجات والدركات»(۱).

والمستفاد من كلامه وَيُسِّيُّهُ أمور:

الأول: عمق العلاقة بين الظاهر والباطن وتوقّف المجاهدة الموصلة إلى الكمال عليهما بحيث يجب عليه السيطرة على قواه الباطنية الظاهرية كاللسان واليد وسائر جوارحه وكذلك على قواه الباطنية كالشهوة والغضب وغيرهما وأنّ عزل إحدى المملكتين عن ساحة الجهاد أمرٌ يستحيل معه الوصول إلى الانقياد الكامل والعبودية، فلا يكفي في جهاد النفس أنّ يمتنع عن القيام بالأمور المحرّمة مع حديث النفس بها واحتلالها حيّزاً من التفكير لأنّ من حام حول الحمى أوشك أنّ يقع فيه فينبغي الانتهاء عن الحرام في مملكة الظاهر ومقام البدن كما ينبغي الانتهاء عن التفكير بالحرام في مملكة الباطن والنفس.

<sup>(</sup>۱) م. س، ص ۲۹.

44

الثاني: أهمية جنود الباطن لأن صراع القوى الظاهرية منشؤه الباطن وعليه يدور الانتصار أو الهزيمة، فإذا انتصر باطن الإنسان انتصر ظاهره وإذا انهزم باطنه فإنّه ينهزم ظاهره أيضا وهنا تجدر الإشارة إلى الطهارة الباطنية لأهل البيت عليه والّتي أثبتتها آية التطهير حيث هي منشأ عصمتهم إذ لا يُمكن أن يصدر منهم عليه أيّ عمل غير طاهر بعد ثبوت تلك الطهارة لهم كما أنّها كانت السبب في وجود حقيقة القرآن عندهم عليه بقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, لَقُرُءانٌ كُرِيمٌ ﴿ الله فَي وَجُود حقيقة القرآن عندهم عليه الله المُطَهّرُونَ ﴾ (١).

وأمّا من كان باطنه خبيثاً فلا بُدّ أنْ تكون أعماله خبيثة وإِنَ ظهرت بثوب العبادة فلا تكون إلّا لغرض الرياء والسمعة قال تعالى: ﴿ قُلُ كُلُّ يَعُمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (٢)، ذلك أنّ السريرة الكريهة لن تفوح منها رائحة العطر والشذى.

الثالث: أنَّ الهزيمة في مقام الباطن تعني الهلاك الدائم وعدم شمول الشفاعة له، وتتم فيما يحتل جنود الشيطان قلب المؤمن الَّذي هو عرش الرحمن لأنَّه فطره على توحيده ومعرفته ﴿ فِطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيُهَا لَا بُدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ أَلِكَ النِّيثُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة، الآيات: ٧٧-٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٣٠.

خسارة الإنسان الكبرى الّتي ليس فوقها خسارة على الاطلاق يقول الإمام وَرَبَّنِينَ محدّراً ومنبّها إلى هذا الأمر الخطير الكبير: يجب على الإنسان الالتفات كثيراً إلى نفسه في هذا الجهاد فمن الممكن لا سمح الله أنّ تُسفر هزيمة الجنود الرحمانية في تلك المملكة وتركها خالية للغاصبين والمحتلّين من جنود الشيطان، عن الهلاك الدائم للإنسان، بالصورة الّتي يستحيل معها تلافي الخسارة، ولا تشمله شفاعة الشافعين، وينظر إليه أرحم الراحمين أيضاً بعين الغضب والسخط. نعوذ بالله من ذلك بل ويصبح شفعاؤه خصماءه ويلً لمن كان شفيعه خصمه (۱).

## ٤ \_ استئصال القوى أم تطويعها

إنّ سائر قوى الظاهر أو الباطن مشتركة في الانتماء والانطواء تحت أحد المعسكرين وليس بالإمكان من وجهة نظر الإمام وَيُسَّيُّ تحنيف بعض القوى في معسكر واحد على نحو الدوام، فمن الخطأ بمكان أنّ يقال أنّ الشهوة لا تكون إلّا في عداد جنود الشيطان ويستحيل كونها من جنود الرحمن وكذلك الجوارح في مقام البدن، بل الضابط في كونها إلهيّة أو شيطانيّة هو انقيادها وخضوعها لحكم العقل حتى تدخل في معسكره أو تمرّدها ورفضها لتُصبح في معسكر الجهل والشيطان.

يقول الإمام شُرَّرَّتُهُ: «إنَّ الوهم والغضب والشهوة يُمكن أنْ تكون من الجنود الرحمانية وتؤدي إلى سعادة الإنسان

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيَّ وَيَرَّيُّنُّهُ، ص ٤٠.

وتوفيقه إذا سلّمتها للعقل السليم وللأنبياء العظام، ومن الممكن أنْ تكون من الجنود الشيطانيّة إذا تركتها وشأنها وأطلقت العنان للوهم ليتحكّم في القوتّين الأخريين: الغضب والشهوة»(١).

لذلك يبدو واضحاً أنّه ليس المطلوب في تهذيب النفس وترويضها القضاء على الشهوة وقتلها أو نكران الحاجات الجسدية لأنّ الإسلام لم يدعُ إلى ذلك ولم يكن الأنبياء على الشهوة لتؤدّي دورها في ظلّ الدستور الإلهيّ.

يقول وَسَيِّنَهُ الله يعد خافياً أنّ أيّاً من الأنبياء العظام على لم يكبتوا الشهوة والغضب والوهم بصورة مطلقة، ولم يقل حتى الآن أيُّ داعٍ إلى الله بأنّ الشهوة يُمكن أنْ تُقتل بصورة عامّة، وأنّ يُخمد أوار الغضب بصورة كاملة وأنْ يُترك تدبير الوهم، بل قالوا: يجب السيطرة عليها حتى تؤدّي واجبها في ظلً ميزان العقل والدستور الإلهي.

... لقد جاء الأنبياء عليهم وأتوا بقوانين وأنزلت عليهم الكتب السماوية، من أجل الحيلولة دون الانفلات والافراط في الطبائع»(٢).

بل إنّ الإمام وَيُرِّيُّ فَي دكر للقوّة الشهويّة ثمرات وأفرد لها فصلاً

<sup>(</sup>١) م. س، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٤٠.

مستقلاً كاشفاً النقاب عن دخالتها في كثير من الخيرات ما دامت في حدود الاعتدال.

يقول وَرَيَّنَ وَ اللهوة الله الم تكن في الإنسان هذه القوة (الشهوة) لكان مصيره إلى الفناء والزوال سريعاً بسبب محلّلات داخليّة وخارجيّة وعدم تحصيل بدل ما يتحلّل، بحيث إنّ تحصيل السعادة الأبديّة لا يتحقّق بدون البقاء في عالم الدنيا والإقامة في نشأة الطبيعة، فسعادة الإنسان الأبديّة وحياته الملكوتيّة الشريفة مرهونتان بنعمة هذه القوّة الشريفة.

ولهذه القوّة أيضاً دخلٌ تامّ في تشكيل العائلة الشريفة ونظام المدينة الفاضلة وتربية النفوس الناقصة»(١).

٣٦

<sup>(</sup>١) جنود العقل والجهل، ص ٢٧٧.

#### الفصل الثالث

# أركان جهاد النفس

١. الركن الأوّل: القرآن الكريم

١. الركن الثاني: المعصومون عليتير

٣. الركن الثالث: العلم

٤ . الركن الرابع: التمسئك بظاهر
 الشريعة

# ا ـ الركن الأوّل: القرآن الكريم

حيث لا يُمكن بحال من الأحوال بلوغ مقام من المقامات مع هجران الكتاب الكريم أو مخالفة أوامره ونواهيه فلو لم يكن العمل في عملية تهذيب النفس ينهل من المعين القرآني العذب لا يُمكن أن تقوم لجهاد النفس قائمة أو يؤمل الخير في الطريق.

يقول وَيُرَّنَّ عُنَى وَظيفة السالك إلى الله أنْ يعرض نفسه على القرآن الشريف فكما أنّ الميزان في صحّة الحديث أو عدم صحّته واعتباره أو عدم اعتباره يكون بعد عرضه على كتاب الله فما

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٢–١٠٤.

خالف كتاب الله فهو باطل وزخرف، كذلك الميزان في الاستقامة والاعوجاج والشقاء والسعادة هو أنْ يكون مستقيماً وصحيحاً في كتاب الله... كذلك جميع معارفه وأحوال قلبه وأعمال الباطن والظاهر لا بُدّ أنْ يُطبّقها على كتاب الله(۱).. فالقرآن الكريم كتاب معرفة الله وطريق السلوك إليه تعالى.. وإنّ من أعظم وأسمى معاجزه هي هذه المسائل العرفانية العظيمة الّتي لم تكن معروفة لدى فلاسفة اليونان(۱).. إنّنا لو أنفقنا أعمارنا بتمامها في سجدة شكر واحدة على أنّ القرآن كتابنا لما وفّينا هذه النعمة حقّها من الشكر»(۱).

#### إيقاظ:

... لا بُدّ من الالتفات إلى أنّ العرض على القرآن الكريم لا يتسنّى لكلِّ أحد فلا يصحّ لنا أنّ نستقلّ بما تفهمه عقولنا القاصرة من القرآن لنُثبت صحّة أعمالنا بل لا بُدّ من الرجوع إلى أهل العلم والمعرفة بمضامين الكتاب والأحكام الشرعيّة.

# ٢ ـ الركن الثاني: المعصومون عيير

فإنّ من تمسّك بغيرهم ضلّ عن سواء السبيل وليس الواجب هنا خصوص الانتساب إليهم بالموالاة بل معرفتهم ومودّتهم ومراعاة رضاهم وسخطهم وبذل قصارى الجهود في خدمتهم وعدم مخالفة

<sup>(</sup>١) الآداب المعنوية للصلاة، الإمام الخميني وَيَسِّعُهُ.

<sup>(</sup>٢) تجلّيات رحمانيّة، الإمام الخميني قَرَيْسَ نُهُ ، ص١٦.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص ۱۸.

سنتهم القولية والفعلية، والاعتماد على مناجاتهم وزياراتهم صلوات الله عليهم أجمعين، وعلى ذلك ما لم يكن السالك من أهل ولايتهم لا يُمكنه الفلاح والنجاح بل هو مارق زاهق كما في الزيارة الجامعة: «فالراغب عنكم مارق واللازم لكم لاحق والمقصر في حقًكم زاهق والحق معكم وفيكم ومنكم وإليكم»(١).

وكيف يُحاد عنهم وهم: «محالٌ معرفة الله ومساكن بركة الله ومعادن حكمة الله وحفظة سرِّ الله وحملة كتاب الله... والأدلّاء على مرضاة الله»(٢).

وعن أهميّة أدعيتهم عَلَيْكِيْ يقول وَنَسَّنُهُ: «إنّ الأدعية والمناجات النّبي وصلتنا عن الأئمّة المعصومين عَلَيْكِيْ هي أعظم أدلّة إلى معرفة الله جلّ وعلا وأسمى مفاتيح العبوديّة وأرفع رابطة بين الحقّ والخَلْق كما أنّها تشتمل في طيّاتها على المعارف الإلهيّة وتُمثّل أيضاً وسيلة ابتكرها أهل بيت الوحي للأنس بالله جلّت

<sup>(</sup>١) الزيارة الجامعة، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٢) م. ن.

<sup>(</sup>٣) شرح دعاء السحر، الإمام الخمينيّ وَيُرَيِّنُهُ ، ص١٨.

إنّنا لو أمضينا أعمارنا بتمامها نُقدّم الشكر على أنّ هؤلاء الأحرار والواصلين إلى الحقّ هم أئمّتنا ومرشدونا لما وفينا(۱)...

وهم عَلَيْتُ ليسوا الأدلاء على الطريق فقط بل يقودون طالب الحقيقة إلى الحق جلّ شأنه ويوصلونه إلى الهدف (٢).

#### ٣ ـ الركن الثالث: العلم

وهو الّذي يستتبع العمل ومقدّمة له حيث يرى الإمام وَيَسَّنَيُّ أَنَّ المنهج القويم في الجهاد الأكبر مركّب من الجانبين: العلميّ والعمليّ على طبق ما قاله أمير المؤمنين عَلَيْتَلَادُ: «يا كميل ما من حركة إلّا وأنت محتاجٌ فيها إلى معرفة» (٢).

يقول وَيُرَّنَّ عُنَ جميع العلوم الشرعية مقدّمة لمعرفة الله تبارك وتعالى ولحصول حقيقة التوحيد في القلب الّتي هي صبغة الله ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً ﴾ (') غاية الأمر أنّ بعضها مقدّمة قريبة وبعضها مقدّمة بعيدة وبعضها مقدّمة بواسطة... وهكذا العلم بالمنجيات والمهلكات في علم الأخلاق مقدّمة لحصول الحقائق مقدّمة لحصول الحقائق

٤٢

<sup>(</sup>١) تجلّيات رحمانيّة، الإمام الخمينيّ وَرَبَّوْمَهُمُّ، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) رسائل في العرفان، خمرة العشق، ص ١١.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول، ابن شعبة الحرّاني، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٣٨.

والمعارف ولياقة النفس لتجلّي التوحيد وهذا عند أهله من الوضوح بمكان»(١).

ثُمّ ينبّه وَرَبِّنَ على أنّ العلم سيفٌ ذو حدّين والمطلوب سموّ الهدف فيه قائلاً: «إنْ كان الهدف من طلب العلوم وتدارسها ومنها علم العرفان والتوحيد هو تكديس بعض الاصطلاحات.. فإنّها تذهب بالسالك بعيداً عن الهدف فضلاً عن أنّها لا تُقرّبه فإنّها تذهب بالسالك بعيداً عن الهدف فضلاً عن أنّها لا تُقرّبه إليه «العلم هو الحجاب الأكبر» وإنّ كان العشق الإلهيّ وطلب رضاه يُشكِّل الدافع لطلب العلم وهو نادر الحصول فسوف يضحى العلم مشعل طريق ومصباح هداية «العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من مشعل طريق ومصباح هداية «العلم لا بُدّ من تهذيب النفس وتطهير يشاء» ولتحصيل جانب من ذلك لا بُدّ من تهذيب النفس وتطهير القلب ممّن سواه (۲).

## ٤ ـ الركن الرابع: التمسُّك بظاهر الشريعة

والمقصود هنا أنّ كلَّ طريقة لا توافق الشريعة في ظاهرها وأحكامها بادّعاء الوصول إلى الأسرار والاستغناء عن الوظائف العبادية من خلال الاكتفاء بمقام الباطن كما يفعله بعض أهل التصوّف، ليس من السلوك الإنسانيّ في شيء ضرورة أنّه لا يوجد وراء شريعة سيّد المرسلين شي شريعة أو طريقة يُمكن اعتمادها والركون إليها وإنّ كثر المدّعون من أهل الرياضات الروحية وأمعنوا في جهالاتهم، فإنّ الحق أنّ السبيل الوحيد للحصول على أسرار

<sup>(</sup>١) جنود العقل والجهل، الإمام الخميني قَرَيْرَنُّهُ ، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) رسائل في العرفان، الإمام الخميني قُرُيِّن مُهُ، خمرة العشق، ص ٣.

العبادات هو حفظ ظواهرها بلا تحجُّر وجمود، لأنّ ترك الظاهر النحراف عن الصراط المستقيم، والتحجُّر على الظاهر سبب الخمول يقول الإمام وَ إِنَّ الطريقة والحقيقة لا تحصلان إلّا من طريق الشريعة، فإنّ الظاهر طريق الباطن، بل يُفهم منه أنّ الظاهر غير منفك عن الباطن، فمن رأى أنّ الباطن لم يحصل مع الأعمال الظاهرة واتباع التكاليف الإلهية فليعلم أنّه لم يقم على الظاهر على ما هو عليه، ومن أراد أنْ يصل إلى الباطن من غير طريق الظاهر كبعض عوام الصوفية فهو على غير بينة من ربّه "().

ويتول وَرَيْنَ اللهُ أيضاً: «إنّ طيّ أيّ طريق في المعارف الإلهية لا يُمكن إلّا بالبدء بظاهر الشريعة، وما لم يتأدّب الإنسان بآداب الشريعة الحقة لا يحصل له شيء من حقيقة الأخلاق الحسنة، كما لا يُمكن أنْ يتجلّى في قلبه نور المعرفة وتنكشف له العلوم الباطنية وأسرار الشريعة، وبعد انكشاف الحقيقة وظهور أنوار المعارف في قلبه لا بُدّ من الاستمرار في التأدّب بالآداب الشرعية الظاهرية أبضاً» (٢).

وهل هناك من هو أفضل وأكمل من خاتم الأنبياء وعترته ومع ذلك لم تكن الآداب الظاهرية موضوعة عنهم فكيف غيرهم؟! فالنتيجة إنّ الالتزام بظاهر الشريعة ركن ركين في طريق

<sup>(</sup>١) تعليقة الإمام وَيُرَيِّئُهُ على شرح فصوص الحكم، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخميني قَرَسَ لَهُ ، ص ٣٥.

٤٥

جهاد النفس من البداية إلى بلوغ الغاية القصوى والحلول في رتبة الكمال.

إيقاظ: دائمية الجهاد

ومن هنا نفهم أنّ المجاهدة دائميّة لا تتوقّف، وممّا ذكره وَيُسَيِّغُ مشيراً إلى هذا الدوام: «إنّ أولياء الله لم يخلدوا إلى الراحة أبداً وكانوا دائمي الخوف من هذه الرحلة المحفوفة بالمخاطر(().. ولا بُدّ للسائك أنْ لا يقنع في حال من الحالات بالمقام الّذي هو فيه (().. عليه أنْ يواظب بكمال المواظبة والدّقة على حاله كطبيب رفيق ورقيب شفيق»(()..

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) الآداب المعنوية للصلاة، الإمام الخميني قَرَيْنَ يُرُون ، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٥٥.

# وسائل جهاد النفس

١ . الوسيلة الأولى: التفكُّر

٢. الوسيلة الثانية: العزم

٣. الوسيلة الثالثة: المشارطة

٤ . الوسيلة الرابعة: المراقبة

ه. الوسيلة الخامسة: المحاسبة

٦. الوسيلة السادسة: التذكّر

١/ الوسيلة السابعة: السيطرة على الخيال

٨. الوسيلة الثامنة: المقارنة

٩. الوسيلة التاسعة: المخالفة

إنّ في كلِّ عمليّة جهاديّة مجموعة من الوسائل يُعتمد عليها في تحقيق الأهداف الّتي من أجلها كان القتال وهكذا في ميدان النفس، فما هي تلك الوسائل الّتي يراها الإمام وَرَسَّيْنُ لازمة في الجهاد الأكبر في عالميه الظاهريّ والباطنيّ؟ أمّا في مقام الظاهر فهي:

# ١ ـ الوسيلة الأولى: التفكّر

أ. معناه: يقول وَيُرَّبُّهُ: «التفكّر إعمال الفكر، وهو ترتيب الأمور المعلومة للوصول إلى النتائج المجهولة.. ومعلومٌ أنّ مطلوبات القلب هي المعارف، ولهذا فإنّ المراد بالتفكّر.. هو المعنى الخاصّ الّذي يعود إلى القلوب وحياتها»(١).

ب - أهميته: إنّ أوّل شرط لمجاهدة النفس والسير باتجاه الحقّ تعالى هو التفكُّر (٢) .. وهو مفتاح أبواب المعارف وخزائن الكمالات والعلوم وهو مقدّمة لازمة وحتميّة للسلوك الإنسانيّ وله في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة تعظيمٌ بليغ وتمجيدٌ

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، الإمام الخميني وَيُسِّئُهُ ، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص ۳۲.

كامل.. عن الإمام الصادق عَلَيْ : «أفضل العبادة إدمان التفكُّر في الله وقدرته»(۱).. وفي حديث غيره: «إنّ تفكُّر ساعة خير من عبادة ستين سنة»(۲).

ج ـ درجاته: إنّ للتفكُّر درجات ومراتب ولكلِّ مرتبة نتيجة أو نتائج وسوف نتناول بعضها:

الأول: هو التفكَّر في الحقّ تعالى، وأسمائه وصفاته وكمالاته ونتيجة ذلك هو العلم بوجوده وبأنواع تجلّياته الّتي منها الأعيان الواقعيّة والمظاهر الخارجيّة وهذا أفضل مراتب التفكُّر (٢٠).

الثاني: التفكُّر في روائع الصنع واتقانه ودقائق الخَلِّق (٤) ونتيجة هذا التفكُّر هي معرفة المبدأ الكامل والصانع الحكيم.

والثالث: التفكُّر في أحوال النفس الّذي يؤدّي إلى نتائج كثيرة ومعارف عديدة (٥)..

د. كيفيته: أنّ يُفكّر الإنسان بعض الوقت في أنّ مولاه الّذي خلقه في هذه الدنيا، ووفّر له كلَّ أسباب الدعة والراحة، ووهبه جسماً سليماً وقوى ذات منافع تُحيّر ألباب الجميع، والّذي رعاه وهيّاً له كلَّ هذه السعة.. وأرسل جميع هؤلاء الأنبياء.. هذا

<sup>(</sup>١) الكافي، الكليني، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ قُرْرَسُّهُ، ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) م. ن.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص٢٤٤.

المولى ماذا يستحقّ منّا؟ وما هو واجبنا تجاه مالك الملوك هذا؟ هل إنّ وجود جميع هذه النّعم هو فقط لأجل هذه الحياة الحيوانيّة.. أو أنّ هناك هدفاً وغاية أخرى(١)؟

## ٢ ـ الوسيلة الثانية: العزم

- أ ـ معناه: يقول وَسَيَّنُهُ: «يقول أحد مشايخنا أطال الله عمره: إنّ العزم هو جوهر الإنسانية، ومعيار ميزة الإنسان، وإنّ اختلاف درجات الإنسان باختلاف درجات عزمه...، وهو توطين النفس على ترك المعاصى وأداء الواجبات(٢)..
- ب. أهميّته: هو أفضل الزاد كما عن أمير المؤمنين عَلَيْكُلْ: «وإنّ أفضل زاد الراحل إليك عزم إرادة يختارك بها»(٢).
- ج. كيفيته: أنَّ يتّخذ قراراً بذلك ويتدارك ما فاته في أيّام حياته، وبالتالي يسعى لأنَّ يجعل من ظاهره إنساناً عاقلاً وشرعيّاً بحيث يحكم العقل والشرع حسب الظاهر بأنّ هذا إنسان<sup>(3)</sup>.
- د ـ عاقبة تركه: هي فقدان الهيئة الإنسانيّة من خلال التجرّو على المعاصي الّذي أدّى إلى فقده يقول وَيُوّنُهُ الله المحرّمات، هذه الدنيا دون أنْ يتحقّق فيك العزم على ترك المحرّمات،

<sup>(</sup>۱) م. س، ص۳۳.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص ۳٤.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان، أعمال اليوم السابع والعشرين من شهر رجب.

<sup>(</sup>٤) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ وَيُرَسِّنُهُ ، ص ٣٤.

فأنت إنسانٌ صوريٌّ، بلا لبِّ ولن تُحشر في ذلك العالم عالم الآخرة على هيئة انسان، لأنّ ذلك العالم هو محلّ كشف الباطن وظهور السريرة، وأنّ التحرّؤ على المعاصى يُفقد الانسان تدريحيّاً العزم ويختطف منه هذا الجوهر الشريف»<sup>(۱)</sup>.

#### ٣ ـ الوسيلة الثالثة: المشارطة

وهي أنَّ يُشارِط الإنسان نفسه على ما تفعله وما تتركه يقول وَرُسَّنُّهُ: «فالمشارط هو الّذي نُشارط نفسه في أوّل يومه على أنْ لا يرتكب ٥٢ اليوم أيّ عمل يُخالف أوامر الله ويتّخذ قراراً بذلك وبعزم عليه» (١) ويشجّع وَرُسِّئُهُ على هذا الأمر العمليّ من خلال بيان سهولته قائلاً: «وواضحٌ أنّ ترك ما يُخالف أوامر الله، ليوم واحد، أمرٌ يسير للغاية ويُمكن للإنسان بكلِّ سهولة أنْ بلتزم به، فاعزم وشارط وجرّب وانظر كيف أنّ الأمر سهلٌ يسير»(٢).

ويُحذِّر قَرَسَيناً من تدخُّل الشيطان لأحل منعنا من هذه الوسيلة الجهاديّة (المشارطة) حيث يقول: «ومن الممكن أن يُصوّر لك إبليس اللعين وجنده أنّ الأمر صعب وعسير.. فالعنه قلباً وواقعاً، وأخرج الأوهام من قلبك»(٤).

<sup>(</sup>١) م. س، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٤) م. ن.

#### ٤ ـ الوسيلة الرابعة: المراقبة

وهي أن يُراقب الإنسان نفسه عند الخوض في الأعمال وسائر شؤونه طوال مدّة المشارطة يوميّةً كانت أو شهريّةً حتّى لا يقع في نقض ما عاهد ومخالفة ما شارط، جاء في الحديث: «إنّما يسكن جنات عدن النّذين إذا همّوا بالمعاصي ذكروا عظمتي فراقبوني»(۱).

وهنا كذلك يُحاول اللعين منعنا عن الوفاء بالشرط، فالواجب ردّه بالقول: «إنّي اشترطت على نفسي أنْ لا أقوم في هذا اليوم وهو يومٌ واحد بأيً عمل يُخالف أمر الله تعالى وهو وليُّ نعمتي طول عمري.. وعليه فليس من اللائق أنْ لا أفي بشرط بسيط كهذا»(٢)..

وهي لا تتعارض مع القيام بالأعمال كالكسب والسفر والدراسة وسائر الوظائف.

#### ه ـ الوسيلة الخامسة: المحاسبة

وهي: «أنْ تُحاسب نفسك لترى هل أدّيت ما اشترطت على نفسك مع الله، ولم تخن وليّ نعمتك في هذه المعاملة الجزئيّة؟ إذا كنت قد وفّيت حقّاً، فاشكر الله على هذا التوفيق... وإذا حدث لا سمح الله في أثناء المحاسبة تهاون وفتور تجاه ما اشترطت على نفسك، فاستغفر الله واطلب العفو منه واعزم على الوفاء

<sup>(</sup>١) جامع السعادات، النراقي، ج ٣، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيِّ وَيُرَسِّ مُعُو، ص٣٦.

بكلِّ شجاعة بالمشارطة غداً»(١) وممّا تقدّم يتّضح الربط بين المشارطة والمراقبة والمحاسبة وهناك المعاتبة والمعاقبة في حال عدم الوفاء لم يتعرّض إليهما الإمام وَرَسَّنَ وَ في بحثه الشريف غير أنّ جملة من العلماء تعرّضوا لهما كالفيض الكاشاني وغيره.

## ٦ ـ الوسيلة السادسة: التذكُّر

يقول وَرَسَّنَ الْأَمُورِ اللّهِ تَعِينَ الإنسانُ وبصورة كاملة في مجاهدته.. التذكر، وبذكره نختم الحديث عن هذا المقام» (۱).. أي المقام الّذي اختص بالقوى الظاهريّة السبعة (الأذن والعين واللسان والبطن والفرج واليد والرجل) لذلك يكون ما ذكره وَرَسَّنَ اللهُ فيما بعد من وسائل الباطن.

والذكرى هي عبارة عن ذكر الله تعالى ونعمائه الّتي تلطّف بها على الإنسان (٢) وهنا ينبغى الإشارة إلى أمور:

#### أ.الأول: فضل الذكر

عن الباقر عَلِيَ «مكتوب في التوراة الّتي لم تُغيّر أنّ موسى عَلِيَ الله سأل ربّه فقال: يا ربّ أقريبٌ أنت منّي فأناجيك أم بعيدٌ فأناديك؟ فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا موسى أنا جليس من ذكرني، فقال موسى عَلِيَ ﴿ : فمن في سترك يوم لا ستر إلّا سترك فقال:

<sup>(</sup>۱) م. س، ص ۳۷.

<sup>(</sup>٢) م. ن.

<sup>(</sup>٣) م. ن.

الّذين يذكرونني فأذكرهم ويتحابّون فيّ فأحبّهم»(۱).. يقول وَنَيِّنُهُ: «وقليلاً ما تجد موضوعاً يشتمل على أحاديث كثيرة مثل موضوع الذكر»(۲).

ب - الثاني: الذكر على قسمين: لساني وقلبي

وباعتبار آخر ثلاثة أقسام: تذكر الآيات الإلهيّة، وتذكر الأسماء والصفات وتذكر الذات عن اسمه (٢٠).

- ج ـ الثالث: إنّ أفضل وأكمل مراتب الذكر كافّة هو الذكر الساري في نشآت مراتب الإنسانيّة والجاري على ظاهر الإنسان وباطنه، سرّه وعلنه (٤).
- د ـ الرابع: إنّ التذكُّر من نتائج التفكُّر ولهذا يعتبرون مقام التفكُّر مقد مقد ما على مقام التذكُّر . . إذ إنّ التفكُّر طلبُ للمحبوب والتذكُّر حصولٌ للمطلوب (٥) وأمّا وسائل الجهاد في مقام الباطن فتبدأ من الآتى..

#### ٧ ـ الوسيلة السابعة: السيطرة على الخيال

وتُعتبر الشرط الأول في مقام الباطن والمقامات الأخرى عند الإمام وَيُسِّرُنُهُ كما اعتبر التفكُّر الشرط الأوَّل في مقام الظاهر.

<sup>(</sup>١) الكافي، الكليني، ج ٢،ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ قُرْرَسُّهُ، ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٥) م. ن، ص ٣٣٩.

يقول وَرُسِّشُهُ: «إنّ الشرط الأوّل في هذا المقام والمقامات الأخرى.. هو إمساك طائر الخيال، لأنّ هذا الخيال طائرٌ محلِّق يستقرُّ في كلِّ آن على غصن ويجلب الكثير من الشقاء وإنَّه من إحدى وسائل الشيطان(١).. على الإنسان المجاهد الّذي نهض لإصلاح نفسه.. أنْ يمنع من التحليق في الخيالات الفاسدة والباطلة، والمعاصى والشبطنة وأنْ بوجّه خياله دائماً نحو الأمور الشريفة»(٢)، ثُمّ يُشير وَسَيَّتُهُ إلى الطريقة الناجحة الّتي يُمكن من خلالها معالحة هذه المشكلة مستنكراً على الَّذين ادَّعوا استحالة هذا الأمر، ومبيّناً أنّ ذلك ممكن لكنّ لا بدفعة واحدة وإنّما بشكل تدريجيِّ خصوصاً في الصلاة الّتي هي عمود الدين فيقول وَرُسِّمُّهُ: «هذا الأمر لا بُدّ أنْ يكون بكمال التدريج والتأنّي والصبر والتأمُّل، فيُمكن أنْ يحبس الخيال في أوِّل الأمر في عُشر من الصلاة ويحصل حضور القلب في عُشر منها.. وشيئاً فشيئاً يتغلّب على شيطان الوهم والخيال بحيث يكون في أكثر حال الصلاة زمام الاختيار بيده»(٢).

## ٨ ـ الوسيلة الثامنة: المقارنة

وهي أنّ يُقارن الإنسان العاقل بين منافع ومضار كلّ واحدة من الأخلاق الفاسدة والملكات الرذيلة.. وبين منافع ومضار كلّ واحدة

<sup>(</sup>۱) م. س، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) م. ن.

<sup>(</sup>٣) الآداب المعنوية للصلاة، الإمام الخميني قُرْرَا للهُ ، ص٩٦.

من الأخلاق الحسنة والفضائل النفسية والملكات الفاضلة.. ليرى على أيِّ واحدة منها يصحُّ الإقدام ويحسن العمل (۱٬)؟! ثُمَّ يُرشد وَيُسَّيِّبُهُ إلى الدواء النافع لمعالجة المفاسد الأخلاقية من خلال الوسيلة الآتية.

#### 9 ـ الوسيلة التاسعة: المخالفة

يقول وَرَيَّنَ اللَّهُ وَأَفْضَلَ عَلَاجِ لَدَفَعَ هَذَهُ الْمَفَاسِدِ الأَخْلَاقِيَةُ هُو مَا ذَكْرِهُ عَلَماءُ الأَخْلاقِ وأَهْلِ السلوك، وهو أَنْ تأخذ كلَّ واحدة من الملكات القبيحة الّتي تراها في نفسك وتنهض بعزم على مخالفة النفس إلى أمد، وتعمل عكس ما ترجوه وتطلبه منك تلك الملكة الرذيلة..

فمثلاً من الأخلاق الذميمة الّتي تُسبّب هلاك الإنسان، وتوجب ضغطة القبر، وتُعذّب الإنسان في كلا الدارين، سوء الخلق مع أهل الدار والجيران أو الزملاء في العمل أو أهل السوق والمحلّة، فإذا كان الإنسان المجاهد يُفكّر في السمو والترفّع، عليه عندما يعترضه أمرٌ غير مرغوب فيه حيث تتوهّج فيه نار الغضب لتُحرق الباطن، وتدعوه إلى الفحش والسيّء من القول، عليه أنْ يعمل بخلاف النفس، وأنْ يتذكّر سوء عاقبة هذا الخُلُق ونتيجته القبيحة، ويُبدي بالمقابل مرونة، ويلعن الشيطان في الباطن ويستعيذ بالله منه» (۱).

<sup>(</sup>١) الأربعون حديثاً، الإمام الخميني وَيَرَسِّ عُوهُ ، ص ٤٦.

<sup>(</sup>۲) م. ن، ص ٥٣.

ثُمَّ بعد ذلك تعرض وَرَضَّ لبيان حقيقة الرياء والعجب والعلاج العلميّ والعمليّ لهما في بحثه الشريف والتنبيه من مخاطر الطريق وما يعرض للمجاهد من أحوال وما يواجهه من عقبات تحول بينه وبين الحقّ جلّ وعلا.

# نماذج من سلوك الإمام ﷺ

- ١. مع القرآن الكريم
- ٢. مع أمير المؤمنين عَلَيْ الله
  - ٣. مع أهل البيت عِيْهَ إِيْرَ
    - ٤. مع الجيران
      - ه. مع عائلته
    - ٦. صلاة الليل
    - ٧. دقّة النظام
    - ٨. احترام القانون
- ٩. الحفاظ على المال العام
  - ١٠. وصاياه إلى العلماء

## ا ـ مع القرآن الكريم

يقول أحد المقرّبين منه وَرَبّينَ كُو كان يقرأ القرآن بعد صلاة الفجر وقبل صلاة النظهر والعصر والمغرب والعشاء وقلّما اتفق أنّ زرناه في هذه الأوقات دون أنّ نراه مُستغرِقاً بتلاوة القرآن الكريم (١١) كان يقرأ يوميّاً عشرة أجزاء من القرآن وهذا يعني أنّه كان يختم القرآن كلّ ثلاثة أيّام (٢).

# ٢ ـ مع أمير المؤمنين عيير

عكف الإمام وَرَسِّنَهُ في النجف الأشرف لأربعة عشر عاماً على زيارة مقام أمير المؤمين عَلِيَّا في كلِّ ليلة من أيَّام السنة وكان ذلك بعد انقضاء ثلاث ساعات من غروب الشمس.

ولم يره أحدُ يعبر مرَّةً في حرم الأمير عَلَيْكُ من الجهة الموازية للرأس الشريف تعظيماً لقداسة مقام الولاية الكبرى، بل كان يعبر من جهة قدميه صلوات الله عليه (٢).

<sup>(</sup>۱) نور الهدى، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الإمام قدوة، دار الولاية للثقافة والاعلام، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) في ظلال الشمس، ص ٢٠.

## ٣ ـ مع أهل البيت سِيَيْرُ

الغذاء اليوميّ لروحه القدسيّة المشرقة كان الزيارة الجامعة الكبرى لأهل العصمة على حيث لم يتركها يوماً في حياته المباركة وكانت غذاءه إلى أنّ التحق بالملكوت الأعلى.(١).

#### ٤ ـ مع الجيران

عندما كان وَرَسِّنَ فَي باريس وصادفت ذكرى ولادة السيد المسيح عَلَيْ أوصانا أنْ نُوزّع الحلوى والتحف الإيرانية على الجيران.. الدين حضروا في اليوم التّالي يحملون باقات الورد ويُعربون عن شكرهم للإمام وَرَسِّنَ (٢).

#### ہ ـ مع عائلتہ

كان وَسَيَّتُهُ يُعامل زوجته باحترام كبير، ولا يجلس على مائدة الطعام ريثما تحضر (٢).

وإذا كثر ضيوفه يدخل إلى المطبخ قائلاً: «إنّ عملكم اليوم كثير جئت لمساعدتكم»(٤).

#### ٦ ـ صلاة الليل

لا يعلم أحدٌ ما تُمثّله صلاة الليل بالنسبة لأهميتها في حياته وَيَسَّنَّ فَيُ لللهُ على عدم تركها طيلة حياته الشريفة يقول أحد المقرّبين

77

<sup>(</sup>١) الشمس الساطعة، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) نور الهدى، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٤) م. ن، ص ٢١.

منه: في الليلة الّتي غادرنا فيها باريس إلى طهران أخلد جميع ركاب الطائرة إلى النوم إلّا الإمام، فكان منشغلاً بصلاة الليل(١).

# ٧ ـ دقّة النظام

قلّما تجد شخصية في المستوى الّـذي كان عليه وَرَسَّنَهُ من النظام واحترام الوقت حتّى أصبح المحيطون به يعرفون ساعات الليل والنهار من خلال برنامجه اليوميّ وكذلك جيرانه يضبطون ساعاتهم عند رؤيته خارجاً من داره أو عائداً إليها.

ولم يحصل أيّ تغيير على برنامجه اليوميّ في التدريس والمطالعة عندما وصله خبر استشهاد نجله السيد مصطفى (٢).

#### ٨ ـ احترام القانون

أثناء وجوده وَرَوَّنَ في باريس دعاه الأخوة إلى طعام حيث ذبحوا خروفاً في مكان إقامته، والقانون يمنع من ذبح الحيوانات خارج المسلخ فقال: إنّني لا أتناول من هذا اللحم طالما كان ذبحه خرقاً للقانون، بالرغم من أنّ النظام في ذلك المكان لم يكن إسلاميّاً(۲).

# 9 ـ الحفاظ على المال العام

كان إذا بعث رسالة لبعض العاملين معه من المسؤولين كتب في ذيلها ملاحظة: بإمكانكم أن تستفيدوا من هذه الورقة أي لا ترموها طالما هناك إمكانية للكتابة عليها.

<sup>(</sup>۱) م. س، ص٥٦.

<sup>(</sup>۲) م. ن.

<sup>(</sup>٣) م. ن، ص ٦١.

#### اـ وصاياه إلى العلماء

حيث كان يرى أنّ العلماء (وكان يحلوله أنْ يُسمّيهم الروحانيين) هم المشرفون على عمليّة الجهاد الأكبر عند الناس لذا وجّه لهم خطاباً خاصّاً يُذكِّرهم بهذا الأمر وخطورته وهو المطبوع تحت عنوان الجهاد الأكبر.

## من دعاء الإمام قُرُيْرِيُّهُ

«نسأله تعالى أنْ يُوفّق شباب المسلمين وجامعييهم بالخصوص، ويُوفّق المسلمين عموماً لبناء أنفسهم وتهذيبها وتزكيتها وأنْ يُوفّق الجميع لليقظة واجتناب الخمول والتحجُّر والكسل حتّى يتفاعلوا مع تعاليم الإسلام الجهاديّة والتغييريّة»(۲).

ولذا فقد حقّ لهذا الإمام وَرَسَّنَيُ المجاهد الأكبر أن يختم حياته بوصية تُعبِّر عن ما وصل إليه نتيجة جهاده لنفسه من طمأنينة نفس قائلاً في ختامها: «بفؤاد هادىء وقلب مطمئنٌ وروحٍ مسرورة وضمير آمل بفضل الله أستأذن الأخوات والإخوة وأسافر نحو المقر الأبدى...».

٦٤

<sup>(</sup>١) الإمام قدوة، دار الولاية للثقافة والاعلام، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الجهاد الأكبر، الإمام الخميني قَرَيْسَ أَبُو ، ص ٨٢.