

مركز نون لتاليفوالترجمة



# جمعيّة المعارف الإسلاميّة الثقافيّة بيروت. لبنان. المعمورة. الشارع العام هاتف: ١/٤٧١٠٧٠ ص.ب. ٣٥/٣٢٧. ٢٤/٥٢



الكتاب: إلّا رحمةً للعالمين

تأليف، مركز نون للتأليف والترجمة

نشر جمعيّة المعارف الإسلاميّة الثقافيّة

الطبعة الأولى - ٢٠١٢ تشرين الثاني م - ١٤٣٤ هـ

# إِظْ رحمةً للعالمين



والمرون المنافظة المنافظة والمرتعث والمتراعث والمتراعث المتراء



المقدّمة

### المقدّمة

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين أبي القاسم محمّد بن عبد الله وعلى آله الطاهرين.

روي عن الإمام علي عَلَيْ : «إلى أن بَعَثَ الله سُبحانَهُ مُحمّدا رَسولَ الله وَ الله وَ مَأْخوذا عَلَى النّبيّينَ ميثاقُهُ، مَشهورَةُ سِماتُهُ، كَريما ميلادُهُ، وأهلُ الأرضِ يَومَئِذ مِلَلٌ مُتَفَرِّقَةٌ، وأهواءٌ مُنتَشرَةٌ، وطَرائِقُ مُتَشَتَّةٌ، بَينَ مُشَبّهٍ لله بِخَلقِهِ، أو مُلحِد في اسمِه، أو مُشيرٍ إلى غَيرِهِ؛ فَهَداهُم بِهِ مِنَ الضّلالَةِ، وأنقَذَهُم بِمَكانِهِ مِنَ الجَهالَة » (۱).

كانت قد تصرّمت قرون طويلة على مبعث نبيّ الرحمة والصدق والمحبّة، عيسى المسيح عَلَيْكُ ، وكان المجتمع البشري قد تعرّض لتغييرات فكرية وعقيدية، وتحوّلات أخلاقية واجتماعية عجيبة.

في مثل هذه الظروف وبعد عصور مرّت على نشر عيسى المسيح عَلَيْ للهداية الإلهيّة، بعث الله تعالى محمّداً على بدين مبين، وقوانين ثابتة، وآيات محكمة، وأنوار مشرقة، ومشعل متوقّد، وعلم غزير مزيل للجهل ومحقّق للوعى والفطنة والمعتقدات

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، السيّد الرضى، ج١، ص٢٥.

العميقة الصلبة، كي يؤسّس مجتمعاً قرآنيّا مفعماً بالقيم الإلهيّة الإنسانيّة، ومليئاً بالمكارم الأخلاقية، ويقود الإنسان نحو الهدف الأسمى والمقصد الأعلى. وقد كان نبيّنا الأعظم محمّد على نفسه مظهر هذه الحقائق السماوية، ومجسّداً للتعاليم القرآنية والقيم الإلهيّة الأخلاقية.

لقد كان رسول الله في أفضل الوجوه الإنسانيّة وأكملها وأقربها إلى القلوب. والتأمّل في سيرته والنظر في شخصيته والتدبّر في خُلقه وخصاله، يوقع الإنسان في الدهشة والحيرة.

يقول الإمام على عَلَيْتُلارِد:

«مَن رَآه بُدَيهَ لهُ هابَهُ، ومَن خالَطَهُ مَعرِفَةٌ أَحَبَّهُ، يَقولُ ناعِتُهُ: لَم أَرَ قَبلَهُ ولا يَعدَهُ مثلَهُ» (١).

وهكذا، فمن الطبيعي أن تكتسب هذه الشخصية المشرقة البعد العالميّ، وأن تضمر جميع شخصيّات العالم تحت ظلّ نوره، وأن يطأطئ جميع الأبطال والعظماء الدين يمثّل ون القمم الشاهقة في تاريخ البشريّة، رؤوسهم أمام عظمته وسموّه، وتتمهّد أرضية تحقّق الوعد الإلهيّ في عولمة هذه الشريعة، وسيادة تعاليم الدِّين الذي جاء به هذا الرجل العظيم الذي لا نظير له في التاريخ، حيث قال تعالى:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ. وَلَهِ حَلَيهِ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

وهكذا فقد أذعن أصحاب القلوب الطاهرة أمام الحقّ، وتحلّقوا كالفراشات حول شمعة وجود النبيّ في الستماتوا في الدفاع عنه. وأمّا أصحاب القلوب المريضة والنفوس المظلمة فقد اصطفّوا في ذلك العصر وما بعده وعلى مرّ التاريخ معلنين الحرب على تعاليمه السامية، وسعوا بأساليب مختلفة من أجل النيل من شخصيّة النبيّ

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي، الشيخ الطوسي، ص٣٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٣٣.

المقدّمة

وتحريف وقلب صورته الجميلة، ولم يألوا جهداً منذ أقدم العصور حتى القرون الأخيرة، حيث ظهرت واتسعت دراسات المستشرقين وبحوثهم في اختلاق الأكاذيب والأساطير والأقاويل الباطلة ونشرها، وبذلوا ما استطاعوا من جهد في هذا الاتّجاه.

من هنا فقد كان هذا الكتاب «إلا رحمة للعالمين» محاولة للتعريف برسول الرحمة ونبيّ الأمة ودفاعاً عنه وذكراً لمحامده وخصاله، فيه ذكرى للمؤمنين، وتوعية للباحثين، وزاد إلى يوم الدين، نتقرّب من خلاله إلى الله تعالى، ونسأله سبحانه أن يعجّل بتحقيق وعده وأن يظهر خلف نبيّه الحجّة بن الحسن المهديّ وأن يجعلنا في جنده إنّه سميع مجيب.

والمرافية والمرا



# محمّد ﴿ نبِيِّ الرحمة

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ وَمَا أَرْسَلُنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ (١).

﴿ لَقَدُ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مُ وَلَقَدُ جَاءَ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مُ عَزِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مُ اللَّهُ وَمِنِينَ رَءُ وَفُّ رَّحِيثُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

#### تمهيد

نبيّ الرحمة في سطور: ولد خاتم النبيّين محمّد بن عبد الله بن عبد المطّلب في السابع عشر من شهر ربيع الأوّل من عام الفيل، توفيّ أبوه وهو جنين، ثمّ استرضع في بني سعد، ورُدّ إلى أمّه وهو في الرابعة أو الخامسة من عمره. وقد توفيّت أمّه حين بلغ السادسة فكفله جدّه عبد المطلب واختصّ به وبقي معه سنتين ثمّ ودّع جدّه الحياة بعد أن أوكل أمر رعايته إلى عمّه العنون أبي طالب، حيث بقي مع عمّه إلى حين تزوّج من خديجة وهو في ريعان شبابه، وكان قد عُرف بالصادق الأمين، وقد ارتضته القبائل المتنازعة لنصب الحجر الأسود لحلّ نزاعها فأبدى حنكة وإبداعاً رائعاً أرضى به جميع المتنازعين، وحضر النبيّ في المثلث الفضول بعد العشرين من عمره. وبُعث بالرسالة وهو في الأربعين، وبعد مضي شلاث سنوات من بداية الدعوة إلى الله، أمره الله بإنذار عشيرته الأقربين ثمّ أمره بأن يصدع بالرسالة ويدعو إلى الإسلام علانية ليدخل من أحبّ الإسلام في سلك بأن يصدع بالرسالة ويدعو إلى الإسلام علانية ليدخل من أحبّ الإسلام في سلك المسلمين والمؤمنين وأسّس النبيّ الخاتم في أوّل دولة إسلامية فأرسى قواعدها في السنة الأولى بعد الهجرة وبنى المسجد النبويّ الذي أعدّه مركزاً لدعوته وحكومته. السنة الأولى بعد الهجرة وبنى المسجد النبويّ الذي أعدّه مركزاً لدعوته وهو يمهّد لدولته العالمية ولأمّته الشاهدة على سائر الأمم، وتوفّى النبيّ هع أمّته وهو يمهّد لدولته العالمية ولأمّته الشاهدة على سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة لدولته العالمية ولأمّته الشاهدة على سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة لدولته العالمية ولأمّته الشاهدة على سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة لدولته العالمية ولأمّته الشاهدة على سائر الأمه، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة سائر الأمم، وتوفّى النبيّ في ٢٨ صفر سنة سنة سائر الأم مي مؤرّا لدولة وسلك من أمّته وسائر الأم مي مؤرّا لدولة النبي في ١٨ صفر سنة سائر الأم مي مؤرّا لدولة المورة وبنى المسجد النبوي المية مؤرّا لدولة المؤرّا لدولة

إحدى عشرة هجرية بعد أن بلّغ الرسالة وأحكم دعائم دولته الإسلامية حيث عين لها القيادة المعصومة الّتى تخلفه متمثّلة في شخص الإمام علىّ بن أبى طالب عَلَيَّ اللهِ.

#### ١- محمّد الله الهدى والرحمة

تسعى بعض وسائل الإعلام الغربية في السنوات الأخيرة - بحجّة حرّية الرأي والتعبير - للنيل من أعظم شخصية إنسانية في الوجود وهي شخصية النبيّ محمّد في الذي تصوّره وسائل الإعلام الغربية بوسائل وأساليب ساخرة بأنّه رجل حرب وقتل ونهب وسلب، وأنّه كان غليظ القلب، وأنّ الإسلام دين العنف والرهبة والقتال.

هذه الشخصية الّتي نالت القدر الأوفى من كلّ الشمائل الحسنة والخلال النبيّلة، والقيم الإنسانيّة العليا، وحرّرت الإنسان ورفعت عنه إصر عبوديات وأغلال كثيرة كانت منتشرة في العالم، فلقد شكّلت شخصية النبيّ محمّد الرجل الّذي اكتملت فيه كلّ الأخلاق الذميمة، قال تعالى: ﴿ وَإِنّك فيه كلّ الأخلاق الذميمة، قال تعالى: ﴿ وَإِنّك لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١). فشكّلت حياة النبيّ محمّد المثل الأعلى للإنسانية في جميع أحوال الحياة وأوجهها؛ في السلم والحرب، في الحياة الزوجية، مع الأهل والأصحاب، في الإدارة والرئاسة والحكم والسياسة، في البلاغ والبيان، فالنبيّ هو المثل الكامل. قال الله تعالى: ﴿ إِنّك لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (١)،

فكان في يفيض رحمة في خلقه وسلوكه وأدبه وشمائله، فلا يحمل عبء بلاغ هذه الرحمة إلى العالمين إلا رسول رحيم ذو رحمة عامّة شاملة فيّاضة طبع عليها ذوقه ووجدانه، وصيغ بها قلبه وفطرته. قال تعالى: ﴿ لَقَدُ جَاءَ كُمُ رَسُوكُ مُ

<sup>(</sup>١) سورة القلم، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة يسن، الآيتان: ٣.٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

مِّنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِــُّهُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيـُهُ ﴾(۱).

فه و مثل أعلى للرحمة الإلهيّة لذلك وصفه الله تعالى بأنّه رؤوف رحيم يستطيع المؤمنون الاستفادة من الرحمة الّتي كان يُمثّلها النبيّ في ، ذلك لأنّه «بالمؤمنين روؤف رحيم» ويستطيع الكافرون والمنافقون أيضاً -إلى جانب المؤمنين - الاستفادة من هذه الرحمة كذلك، فعندما قيل له: ادع على المشركين قال في: «إنّي لم أبعث لعانًا، وإنّما بُعثت رحمة» (٢).

#### ٢- النبيّ محمّد ﷺ الإنسان العطوف والمحبّ

وإذا التفتنا إلى حياته الخاصة في بيته ومع أولاده وأهل خاصته لوجدنا بأنّ الرحمة والشفقة من أبرز أخلاقه وخصاله في وقد وصفه الله في القرآن الكريم بذلك، فقال تعالى عن النبيّ في : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ أُللَّهِ لِنتَ لَهُمُ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (٤).

وكان أي يُحبّ الأطفال، ويُقبّل أولاده، ويعطف عليهم، ويأمر بالمساواة في المحبّة بينهم، كما كان يحبّ أهله وزوجاته، وهو القائل: «حبّب إليّ من دنياكم: الطيب والنساء، وجُعلت قرة عيني في الصلاة». وقال في: «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي» (٥). وكان أو رحيماً بالجميع، بل إنّه يسمع بكاء الصبيّ فيسرع في الصلاة مخافة أن تُقتتن أمّه. وكان في يمرّ بالصبيان فيسلّم عليهم. وجاء الحسن والحسي مرّة، وهما ابنا ابنته وهو يخطب الناس فجعلا يمشيان ويعثران فنزل النبيّ من المنبر، فحملهما حتّى وضعهما بين يديه، ثمّ قال صدق الله ورسوله:

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>۲) ميزان الحكمة، محمّد الري شهري، ج3، 0 ۲۷٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، ج٣، ص٥٥٥.

﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا آَمُولُكُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فِتَنَةُ وَأَنَّ اللَّهَ عِندَهُ وَاجْرُ عَظِيمٌ ﴾ (١) نظرت إلى هذين الصبيّين يمشيان فيعثران فلم أصبر حتى قطعت حديثي ورفعتهما. وفي رواية «ما ضرب رسول الله شيئًا قطّ بيده ولا امرأة ولا خادمًا إلّا أن يجاهد في سبيل الله » (٢).

وكان النبيّ يُقبِّلُ ابنه إبراهيم عند وفاته وعيناه تذرفان بالدموع؛ فيتعجّب بعض الحاضرين ويقول: وأنت يا رسول الله فيقول النبيّ في «يابن عوف، إنها رحمة، إنّ العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلّا ما يُرضي ربّنا، وإنّا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون (٢).

#### ٣- رحيم في الحرب والسلم

و كان في الحرب يقاتل بشجاعة، ولكنّه أيضاً كان صاحب شفقة عظيمة، كان سياسيّاً، ولكنّه في الوقت نفسه صاحب مروءة كبيرة وقلب كبير. ففي غزوة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة، محمّد الري شهري، ج٤، ص ٣٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المحلى، ابن حزم، ج٥، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) الكافي، ج٢، ص٦٧١.

أحد استشهد عمّه حمزة أسد الله ورسوله رضي الله عنه، ومُزق جسده تمزيقاً، وشُرِّق جسده تمزيقاً، وشُرِّة وكُسِرت رباعيّته، وغطّى الدم جسده الشريف، وكان يدعو في مقابل أذى أهل مكّة له: «اللهمّ اغفر لقومي إنّهم لا يعلمون»(۱). فهل يوجد أرحم من النبيّ محمّد في مثل هذه اللحظات.

وفي فتح مكّة كيف تعامل مع من أخرجوه وظاهروا على إخراجه وإيذائه؟ وكيف تعامل مع من حاصروه في شعب أبي طالب وتسبّبوا في وفاة أحبّ زوجاته إليه خديجة الكبرى رضي الله عنها، وفي وفاة عمّه أبي طالب؟ فلقد دخل مكّة بعشرة آلاف مقاتل، دخل على مركبه، والدرع على صدره، والسيف في يده، ولكنّه مع كلّ مظاهر النصر هـنه كان أنموذ جـاً للرحمة، فسـأل أهل مكّة: «ما ترون أنّي فاعل بكم؟» فأجابوه: «خيراً أخٌ كريمٌ وابن أخ كريم» فقال لهم ما قاله يوسف علي لإخوته: «لا تثريب عليكم اليوم يَغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين» (١). لقد قال لهم: «اذهبوا فأنتم الطُلكاء» (١).

#### ٤- رسالة النبيّ محمّد الله عنه والرحمة

الدِّين الإسلامي هو دين الرحمة والمحبّة والسلام والدعوة إلى الخير، وما عالميّته وتشريعه للقتال والجهاد إلّا أحد مظاهر هذه الرحمة، إذ لا يمكن إيجاد الرحمة كخُلق للأفراد والمجتمعات إلّا بدفع الظالم ورفع ظلمه عن المظلومين.

يقول الله تعالى: ﴿ كُتُبُ كُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةً ﴿ (1). ويقول الله تعالى: ﴿ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ (٥)، ونحن دائمًا نُردد في أوّل أعمالنا:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج ٩٥، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٩٢، الكافي، ج٤، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج٣، ص٥١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف، الآية: ٦٤.

﴿ إِنْ رَحْمَتَى سَبِقَت غضبي (١). ويقول النبيّ الله الما الخلق كتب عنده فوق عرشه: إنّ رحمتى سبقت غضبي (٢).

فرحمة الله سبحانه واسعة، ولا يعلم مداها إلّا هو، فهو القائل سبحانه: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكُتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَاللَّذِينَ هُم بِعَايَئِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

وعن النبي الله الرحمة مائة جزء، فأمسك تسعة وتسعين، وأنزل في الأرض جزءًا واحدًا، فمن ذلك الجزء تتراحم الخلائق؛ حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه (٤).

رحمة البشر: الرسول (الرسول المؤمنيين في الأرض، يرحَمُك من في السماء) (ف) و «مثل المؤمنيين في توادّهم وتراحمهم وتعاطفهم؛ مثل الجسد؛ إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى (ف) فالمسلم رحيم في كلّ أموره؛ يعاون أخاه فيما عجز عنه؛ فيأخذ بيد الأعمى في الطرقات ليجنبه الخطر، ويرحم الخادم؛ بأن يحسن إليه، ويعامله معاملة كريمة، ويرحم والديه، بطاعتهما وبرّهما والإحسان إليهما والتخفيف عنهما.

الغلظة والقسوة: حذَّر النبيِّ من الغلظة والقسوة، وعدَّ الَّذي لا يرحم الآخرين شقيًّ، (٧) وقال اللهُ عن شَقِيًّ، (٧) وقال اللهُ من لا يرحم الناس، (٨).

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج٢، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال، المتقى الهندى، ج ٤، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، ج ٤، ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) كنز العمال، المتقى الهندي، ج١، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>۷) م.ن، ج٣، ص١٦٣

<sup>(</sup>۸) م.ن.

ولا مجال في هذه العجالة لعرض كلّ نماذج الرحمة في الدّين الإسلامي وسيرة النبيّ محمّد على حيث شملت كلّ خلق الله تعالى من الإنسان والحيوان.

عن الإمام أبي جعفر عَيْ قال: «قال رسول الله على مقامي بين أظهركم خيرٌ لكم، فإنّ الله يقول: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُم وَأَنتَ فِيهِم ﴾ (() ومفارقتي إيّاكم خيرٌ لكم، فإنّ الله يقول: ﴿ وَمَا كَانَ الله مقامك بين أظهرنا خيرٌ لنا، فكيف تكون مفارقتك خيرٌ لكم، فقالوا يا رسول الله، مقامك بين أظهرنا خيرٌ لنا، فكيف تكون مفارقتك خيراً لنا؟ قال: أما أنّ مفارقتي إيّاكم خيرٌ لكم، فإنّ أعمالكم تُعرض عليّ كلّ خميس وإثنين، فما كان من حسنة حمدتُ الله عليها، وما كان من سيّئة استغفرت الله لكم» (()).

يقول الشاعر:

وانْظُرُ إليهم بعين اللُّطَفِ والشَّفَقَةُ ثمر النُّطَفِ والشَّفَقَةُ ثمر ارْعَ في كلِّ خَلَق حقَّ مَنْ خَلَقَهُ

ارحم بُنَي جميع الخلق كُلَّهُمُ وَقِّرَ كبيرَهم وارحم صغيرهم

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القمي، ج١، ص٢٧٦.



#### خصائص النبيّ في القرآن الكريم (١)

بعض الصفات الّتي سنذكرها مشتركة بين النبيّ في وبين غيره لكنّها موجودة فيه في أعلى درجاتها.

- أ ـ أنّ ذكره الشُّو متقدّم على غيره.
- ب. أنّه أولى بالاتّصاف بها من غيره.
- ج. أنّه أكثر اتّصافاً بها من غيره. فمثلاً قوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ عَلَى وَلِلّهِ ٱلْعِزّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلّهِ اللّهِ عَرِّ وَ جلّ لا يشاركه فيها أحد. ثمّ هي لرسوله لا يشاركه في مرتبته أحد. ثمّ هي بعد ذلك للمؤمنين جميعاً.

قال الله سبحانه ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا آَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَاذِيرًا ﴿ وَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴾ (٢).

#### فهو النفية:

- ١ الشاهد على الخلق في أنّهم هل يطيعون التعاليم الّتي جاء بها أو يعصوها.
  - ٢ و هو المبشّر بالجنّة لمن أطاع الله سبحانه.
  - ٣ و هو النذير بالعقاب لمن عصى الله سبحانه.
  - ٤ و هو الداعي إلى الله بإذن الله سبحانه، أي الداعي إلى طاعته و رحمته.
    - ٥ و هو السراج المنير بالعلم و الحقّ و الهدى.
- ٢ و هـ و المرسل رحمة للعالمين. قال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٢).
   لِلْعُلَمِينَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآيتان: ٤٦.٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

٧ - و هـ و المرسل إلى كافّ ة الناس قال سبحانه: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةُ لِلَّاسِ ﴾(١). و هو بمعنى الجميع: يعني أرسلناك إلى الناس جميعاً.

٨ - و هو رسول الله قال سبحانه: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ (١). و قال جلّ جلاله :

﴿رَسُولُ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُّطَهَّرَةً ﴿ فَيَهَا كُنْبُ قَيِّمَةً ﴾ (٢). يعني فيها كتابات ذات فيمة عظيمة ويراد بها القرآن الكريم.

9 - و هـ و الذكـ ر. قـ ال الله سبحانه: ﴿ أَعَدَّ اللّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ۚ فَاتَقُواْ اللّهَ يَتَأُولِي الْأَلْبَبِ اللّهِ مُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ وَالْكَالُو مُبَيِّنَتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهِ مُبَيِّنَتِ اللّهِ مُبَيِّنَتِ لَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ مُنَاتُولِ ﴾ (أن عَلَيْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النّورِ ﴾ (أن اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النّورِ ﴾ (أن اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللل

١٠ - و هذه الآية الكريمة و عدد آخر تدلّ أيضاً على أنّه على:

التالي. لأنّه يتلو علينا آيات الله مبينات.

11 - و هـ و أيضاً يخرج الدين آمنوا و عملوا الصالحات، من ظلمات الغواية والجهل إلى نور الحقّ و العدل. كما سمعنا من الآية نفسها.

١٢ - و طاعته مقرونة بطاعة الله سبحانه و كلاهما واجبة. قال سبحانه:

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ (٥).

١٣ - بل طاعته الله على علامة الله سبحانه، قال تعالى:

﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ (١).

١٤ - و الاستجابة إليه مقرونة بالاستجابة لله سبحانه. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البينة، الآيتان: ٢.٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، الآيتان: ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ٨٠.

- ٱسْتَجَابُواْ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾(١). و قال جلّ جلاله: ﴿ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾(١).
- ١٥ و الإيمان به هُ مقرون بالإيمان بالله جلّ جلاله قال سبحانه: ﴿ وَيَقُولُونَ اللهِ عَالَى سَبِحانه: ﴿ وَيَقُولُونَ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله
- ١٦ و ولايته مقرونة بولاية الله تعالى. قال جلّ جلاله: ﴿إِنّهَا وَلِيْكُمُ ٱللّهُ وَرَسُولُهُو وَاللّهُ وَرَسُولُهُو وَاللّهُ وَرَسُولُهُو اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَمْراً لُغَلِيمُونَ ﴾ (٥).
- ١٧ و فضله مقرون بفضل الله قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤَتِينَا اللَّهُ سَيُؤَتِينَا اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَرَسُولُهُ ﴿ (١) . وقال سبحانه: ﴿ وَمَا نَقَمُ وَا إِلَّا أَنَ أَغَنَاهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمِن فَضَّلِهِ وَ ﴾ (١) . وقال سبحانه: ﴿ وَمَا نَقَمُ وَا إِلَّا أَنَ أَغَنَاهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمِن فَضَّلِهِ وَ ﴾ (١) .
- ١٨ وصدقه مقرون بصدق الله سبحانه. قال سبحانه: ﴿وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ ﴾ (^).
- ١٩ ونصره مقرون بنصر الله سبحانه، قال جلّ جلاله: ﴿ وَيَنْصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۗ ﴾ (٩).
- ٢٠ و عزّته مقرونة بعزّة الله سبحانه، قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ عَرْفُولِهِ عَرْفُ وَلِرَسُولِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٥٥.

 <sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الأحزاب، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٩) سورة الحشر، الآية: ٨.

<sup>(</sup>١٠) سورة المنافقون، الآية: ٨.

- ٢١ و الكفر به مقرون بالكفر بالله سبحانه. قال جلّ جلاله: ﴿إِنَّهُمْ كُفَرُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾(١).
- ٢٢ و عصيانه مقرون بعصيان الله سبحانه قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَإِنَّ لَهُ, نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾ (٢).
- ٢٣ و شقاقه، أي المعاندة ضدّه، مقرونة إلى الشقاق ضدّ الله سبحانه، قال الله عزّ و جلّ : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَا قُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ ٢٠ ).
  - ٢٤ و محادته، أي الكيد له و العمل ضد أهدافه، مقرونة بمحادة الله تعالى.
- قال جلّ جلاله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاّدُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَكِيكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴾ (٤). و قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاّدُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَكُنُّوا كُمَا كُبُتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلهم ﴾ (٥).
- ٢٥ و حربه مقرون بحرب الله سبحانه، قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنْ اللهِ وَرَسُولِهِ عَ ﴾ (١٠). أي توقّعوا ذلك.
- ٢٦ و محاربته مقرونة بمحاربة الله سبحانه. قال جلّ جلاله: ﴿إِنَّمَا جَزَرَوُّا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ, وَيَسَعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا ﴾(٧).
- ٢٧ و براءته مقرونة ببراءة الله سبحانه، قال تعالى: ﴿بَرَآءَةُ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى اللَّهِ مَنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾(^).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المجادلة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٨) سورة التوبة، الآية: ١.

٢٩ - وإيد اؤه مقرون بإيذاء الله سبحانه، قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنِيَ الْأَنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ (٢).

٣٠ - و عهده مقرون بعهد الله تعالى، قال جلّ جلاله: ﴿كَيْفَ يَكُونُ لِللَّهِ مَعْدَهُ مَقْرُونَ بِعَهَدُ اللَّهِ وَعِندَرَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَعْدُ عِندَ اللَّهِ عَندَ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَندَ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَنْ كُونُ أَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَا عَلَا عَالَا عَلَا عَالَهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا ع

(ستأتي تكملة لبعض الخصائص في الدرس التاسع «دفاعٌ عن النبيّ الله عن النبيّ الله عن ١١٢٠)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ٧.



## محمّد المؤمنين

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ قُلۡ إِن كُنتُمۡ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمۡ دُنُوبَكُمُ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تُولَوَّا فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَولَّوْا فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَولَّوْا فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَولَّوْا فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَولُّواْ فَإِنَّ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَولُواْ فَإِنَّ اللّهَ وَاللّهُ عَفُورٌ رَبِّ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُولِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية:٣١.

#### تمهيد

ورد في سبب النزول أنّه ادعى جمع من الحاضرين في مجلس رسول الله الله الله عنه الله عنه

تقول الآية أنّ الحبّ لا يكون بالارتباط والميل القلبيّ فحسب، بل يجب أن تظهر وتتجلّى آثاره في عمل الإنسان. فإنّ دعوى الحبّ لله إذا كانت صادقة ينبغي أن تظهر وتتجلّى في أعمال الشخص الّذي يدّعيه، هل يتبع النبيّ حقّاً أم لا: ﴿إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي ﴾ (٢).

فإنّ من آثار الحبّ واقعاً ميل وانجذاب المحبّ نحو المحبوب، في أقواله وأفعاله وأعماله، بحيث يستجيب المحبّ للمحبوب في كلّ أوامره ونواهيه، وإلّا لو كان المحبّ للمحبوب على أنّ حبّه غير حقيقيّ بل ادعائيّ لا يتجاوز لسانه.

<sup>(</sup>١) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ج٢، ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

وهدذا ليس خاصًا بمن نزلت فيهم الآيتان، بل يعمّ جميع العصور والشعوب، فإنّ الذّين يدّعون محبّة النبيّ والأئمّة عَلَيْتُ والمجاهدين والشهداء والصالحين والمتّقين، ولكنّ أعمالهم أبعد ما تكون عن مشابهة أولئك، هم كاذبون.

ورد عن الإمام الصادق عَلَيْتَ أنّه قال: «ما أحبّ الله عزّ وجلّ من عصاه». ثمّ قرأ الأبيات:

تعصي الإله وأنت تظهر حبّه هذا لعمرك في الفعال بديع لو كان حبّك صادقاً لأطعته إنّ المحبّ لمن يحبّ مطيع(١)

إذا كنّا حقّاً نحبّ الله بحيث ظهرت آثار ذلك الحبّ في أعمالنا وأخلافنا، من خلال اتباع من فرض الله طاعته: ﴿إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللهَ عَالَى خلال اتباع من فرض الله طاعته: ﴿إِن كُنتُم تُحِبُونَ اللهَ عَالَى سيحبّنا أيضاً بالمقابل: ﴿يُحَبِبُكُمُ اللهُ ﴾(٢)، وسوف تظهر آثار حبّه لنا من خلال غفران الذنوب، وشمولنا برحمته الّتي وسعت كلّ شيء: ﴿وَيَغَفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُم وَاللّهُ عَفُورٌ وَهذا معنى شفاعة نبيّنا ﴿ اللهِ عَلَى شَفَاعة نبيّنا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فما هو معنى الحبّ؟

معنى الحبّ

فالحبّ: هو الوداد والمحبّة (٥) والميل الشديد، ويُقابله البغض والتنفّر. والتحبّب هو إظهار الودّ والحبّ.

فالحبّ: هو الميل القلبيّ والباطنيّ نحو المحبوب، فلا يكون الشيء محبوباً إلاّ إذا

<sup>(</sup>١) البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني، ج١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية:٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية:٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية:٣١.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب لابن منظور، ج١، ص ٢٨٩.

مالت النفس إليه. وهذا الميل ذو درجات ومراتب، فإذا قوي هذا الميل واشتد سُمّي عشقاً(١).

أي أنّ الحبّ هـ و تعلّـ ق خاص وانجـ ذاب مخصوص شعـ وريّ بيـن الإنسان وبين كماله(٢).

فمحبّة العبد لله تعالى لِما أنّ الذّات الإلهيّة هي الكمال المطلق غير المتناهي، والإنسان مفطور على حبّ الكمال والميل نحو كماله المطلق، ولا يرضى بكمال محدود حتّى يطلب كمالاً آخر أشدّ وجوداً وأكثر كمالاً.

وأما محبّة الله عبده فلما أنّ الدات تحبّ آثارها، وصاحب الكمالات والأسماء الحسنى يحبّ مظاهر كماله وتجلّيات أسمائه، وكلّما كان الأثر أكثر دلالةً على ذي الأثر، والمظاهر على الكامل المطلق، اشتدّ الحبّ، والأثر لا يكون أكثر دلالةً على الذات إلّا بالطاعة والفناء بها، وكذا المظاهر والتجلّيات لا يشتدّ تجلّيها وظهورها إلّا بالقرب من المتجلّي والظاهر. فأحبّ الموجودات إلى الله تعالى هو أقربهم إليه من حيث الكمال والمظهريّة والتجلّي، وهو النبيّ الأكرم على الكمال والمظهريّة والتجلّي، وهو النبيّ الأكرم

#### درجات الحبّ

لمّا كان الحبّ عبارة عن تعلّق وجوديّ بين المحبّ والمحبوب، فهو يسري في جميع الموجودات، وهو من المفاهيم المشكّكة أي له مراتب متفاوتة من حيث الشدّة والضعف والدرجة والمرتبة، لذا مراتب الحبّ عديدة ويمكن ذكر بعضها:

الدرجة الأولى: وهي ادعاء الحبّ على مستوى اللسان. وهذا ليس حبّاً حقيقيّاً، وليس درجة أو مرتبة حقيقيّة.

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين للشيخ فخر الدين الطريحي، ج١، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان، العلامة الطباطبائي، ج١، ص٤١٠.

الدرجة الثانية: وهي الحبّ بمعنى التعلّق القلبي والميل النفسيّ، وهذا قد يكون منشؤه العصبيّة والشعور بالانتماء، وليس هذا هو الحبّ المطلوب.

الدرجة الثالثة: الحبّ القلبيّ الحقيقيّ، بحيث يسري الحبّ من القلب إلى سائر الجـوارح، فتظهر آثـار هذا الحبّ في عمل الإنسان وأخلاقه وسيرته، وهذا هو الحبّ المطلوب.

وقد يشتد هذا الحبّ من خلال المتابعة والالتزام بالتعاليم النبويّة، حتّى يصير المحبوب مقدمّاً على الأولاد والعشيرة والممتلكات والتجارات وغير ذلك، قال تعالى: ﴿وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِولَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

#### حب النبحّي ﴿ بالعمل بأخلاقه

لما كان النبيّ محمّد عبيب الله تعالى، فكلّ من يدّعي المحبّة لله لزمه حبّ النبيّ واتباعه -كما سبق، ومحبّته إنّما تكون بمتابعته وسلوك سبيله، قولاً وعملاً وخُلُقاً وسيرةً وعقيدةً، ولا تصدق دعوى المحبّة إلّا بهذا، فمن لم يكن له من أخلاقه وسيرته في نصيب، لم يكن له من المحبّة نصيب، وإذا تابعه حقّ المتابعة ناسب باطنه وسرّه وقلبه ونفسه باطن النبيّ في وسرّه وقلبه ونفسه.

من تجلّيات الحبّ لرسول الله 🎎

إنّش لحبّ رسول الله على تجلّيات وعلامات عدّة، منها:

١ - طاعة الله والعمل الصالح الموصل لمحبِّة الله

يقول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَالرَّسُولَكَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمر ان، الآية:٣٢.

أي ما دمتم تدّعون الحبّ لله، إذاً اتبعوا أمر الله ورسوله على وإن لم تفعلوا فلستم تحبّون الله، والله لا يحبّ هؤلاء ﴿ فَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفْرِينَ ﴾ (١).

ولطاعة الله والرسول الله والرسول الله والرسول الله والرسول الله والرسول الله الله عديدة، منها:

أ- دخول الجنّة، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ، يُدُخِلَهُ جَنَكتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا اللّهَ نَهَا وَهَا اللّهَ وَمَن تَحْتِهَا اللّهَ نَهَا اللّهَ نَهَا اللّهَ مَن تَحْتِهَا اللّهَ نَهَا رُكَالِكِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

ب- مرافقة النبيين عَلَيْ والصديقين والشهداء، قال تعالى: ﴿وَمَن يُطِع اللّهَ ﴾. ج- الفوز، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَخْشَ اللهَ وَيَخْشَ اللهُ وَيَعْفِي اللهُ وَيُسْتَعْفِي وَالسّمَا وَاللّهُ وَيَعْفَى اللهُ وَيَعْفَى اللهُ وَيَعْفَى اللهُ وَيَعْفَى اللهُ وَيَعْفِي اللهُ وَيَعْفَى اللهُ وَاللّهُ وَيَعْفَى اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

#### ٢- العمل بتعاليم وآداب الإسلام

فإن من علامة المحبّ العمل بما يحبّه محبوبه ويقرّبه منه، روى جابر عن أبي جعفر عَلَيْ قال: قال لي: «يا جابر أيكتفي من ينتحل التشيّع أن يقول بحبّنا أهل البيت، فوالله ما شيعتنا إلّا من اتقى الله وأطاعه، وما كانوا يعرفون يا جابر إلّا بالتواضع والتخشّع والأمانة، وكثرة ذكر الله والصوم والصلاة والبر بالوالدين، والتعاهد للجيران من الفقراء وأهل المسكنة والغارمين والأيتام، وصدق الحديث وتلاوة القرآن، وكفّ الألسن عن الناس إلّا من خير، وكانوا أمناء عشائرهم في الأشياء».

قال جابر: فقلت: يا ابن رسول الله ما نعرف اليوم أحداً بهذه الصفة، فقال:

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية:٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآيتان: ٦٩. ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٥٢.

«يا جابر لا تذهبن بك المذاهب حسب الرجل أن يقول: أحبّ عليّاً وأتولاه ثمّ لا يكون مع ذلك فعّالاً؟ فلو قال: إنّي أحبّ رسول الله، فرسول الله في خيرٌ من علي الله عنه عليه الله الله الله الله الله علي الله واعملوا لله الله واعملوا لله الله وبين أحد قرابة، أحبّ العباد إلى الله عزّ وجلّ [وأكرمهم عليه] أتقاهم وأعملهم بطاعته، يا جابر والله ما يتقرّب إلى الله تبارك وتعالى إلّا بالطاعة وما معنا براءة من النار ولا على الله لأحد من حجّة، من كان لله مطيعاً فهو لنا وليّ، ومن كان لله عاصياً فهو لنا عدوّ، وما تنال ولايتنا إلّا بالعمل والورع» (۱).

يقول الإمام الخميني المنتقب إن ادعاء المحبة من دون دليل وبينة لا يكون مقبولاً، إذ لا يمكن أن أكون صديقك وأضمر لك الحبّ والإخلاص، ثم أقوم بكل ما هو مناقض لرغباتك وأهدافك. إن شجرة المحبّة تنتج وتثمر في الإنسان المحبّ، والعمل حسب درجة المحبّة ومستواها. فإذا لم تحمل تلك الشجرة هذه الثمرة فلا بدّ من معرفة أنها لم تكن محبّة حقيقيّة، وإنّما هي محبّة وهميّة.. فمحبّ أهل البيت عن هو الذي يشاركهم في أهدافهم، ويعمل على ضوء أخبارهم وآثارهم... وإنّ المؤمن إذا لم يعمل بمتطلّبات الإيمان وما تستدعيه محبّة الله وأوليائه، لما كان مؤمناً ومحبّاً، وإنّ هذا الإيمان الشكليّ والمحبّة الجوفاء من دون جوهر ومضمون "().

#### ٣- زيارة رسول الله

لا يخفى على أحد ما للزيارة من ترسيخ علاقة أو ارتباط وتعلّق بمن نزوره، فكيف لو كان رسول الله في ، فإنه الوسيلة إلى الله والشعيرة الّتي أُمرنا بتعظيمها: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمٍ رَ ٱللّهِ فَإِنّهَا مِن تَقُوك ٱلْقُلُوبِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الكافي، الشيخ الكليني، ج٢، ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً، الإمام الخمينيّ قَرَيَّرُنُّهُ ، ص٥١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجّ، الآية: ٣٢.

وقد ورد في فضل وثواب زيارة النبيّ في روايات عدّة، منها ما عن الإمام الرضا عَلَيْ في: يا أبا الصلت إنّ الله فضّل نبيّه محمّداً على جميع خلقه من النبيّين والملائكة، وجعل طاعته طاعته، ومتابعته متابعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته، فقال: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴿(١)، وعن: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّ مَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّ مَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّ مَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّ مَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّ الله ﴿ مَن زارني في حياتي أو بعد موتى فقد زار الله ﴿ (١).

وعن الإمام أبي عبد الله على قال: «بينا الحسين بن علي في حجر رسول الله الذرفع رأسه فقال: يا أبه ما لمن زارك بعد موتك؟ فقال: يا بني من أتاني زائراً بعد موتى فله الجنّة، ومن أتى أخاك زائراً بعد موته فله الجنّة، ومن أتى أخاك زائراً بعد موته فله الجنّة، ومن أتاك زائراً بعد موتك فله الجنّة، ومن أتاك زائراً بعد موتك فله الجنّة، (٥).

عن الإمام محمّد بن عليّ بن الحسين عليّ قال: «قال رسول الله على الله من المالية الله الله الله الله الله الله المالية أو زار أحداً من ذريّتي زرته يوم القيامة فأنقذته من أهوا لها» (٦).

#### ٤- دفع الأذي عنه الله

فقد نال المسائمة - أعمّ من كفّارهم ومؤمنيهم ومنافقيهم - من المصائب

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، الحرّ العاملي، ج١٤، ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج١٤، ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٥) م.ن، ج١٤، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ج١٤، ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٣٩، ص٥٦.

والمحن وأنواع الزجر والأذى ما ليس في وسع أحد أن يتحمّله إلّا نفسه الشريفة(١).

وهو - أرواحنا فداه - ما زال يتمّ توجيه الأذى والإساءة إليه حتّى بعد رحيله في زماننا هذا، سواء من قبل أعدائه أم من قبل بعض ممّن يدّعون اتباعه ومحبّته.

وكذلك ما نال عترته على وأهل بيته بعد ارتحاله من قتل وظلم وجور.

فمن كان يدّعي الاتباع والمحبّة للنبيّ الله الله عنه: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ (٢) ، وعلى باسم النبيّ الله عنه: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ (٢) ، وعلى المسلمين منع إساءة المنكرين لنبوّته في ، فكيف يقومون هم بالإساءة ؟ !

من آثار اتباع ومحبّة الرسول 🎎

#### ١ - محبّة الله

النبيّ الأكرم هو مظهر المحبّة الإلهيّة، فيلزم أن يكون للمتابع والمطيع للنبيّ في قسط من محبّة الله تعالى بقدر نصيبه من المتابعة والطاعة، فيلقي الله تعالى محبّته عليه بواسطة محبّة النبيّ في فيصير محبوباً لله، ومحبّاً له، ولو لم يتابع النبيّ بل خالفه، ابتعد عن وصف المحبوبيّة وزالت المحبّة عن قلبه، إذ لولم يحبّه الله تعالى لم يكن محبّاً له، فيقع في الكفر: ﴿فَإِن تُولّؤُا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ اللهُ الْكَفْرِينَ ﴾ (٢).

عن الإمام الصادق عَلَيْ : «من سرّه أن يعلم أنّ الله يحبّه فليعمل بطاعة الله وليتبعنا، ألم يسمع قول الله عزّ وجلّ لنبيّه هُ فُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله عَلْ وَلِي لله عَلْ وَلِي لله عَلْ وَلِي الله عليه يُحْبِبُكُمُ الله وَيَغْفِرُ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ ﴾ (٤) ؟، والله لا يطيع الله عبد أبداً إلّا أدخل الله عليه

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان، العلامة الطباطبائي، ج٦، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية:٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية:٣١.

في طاعته اتباعنا، ولا والله لا يتبعنا عبد أبداً إلّا أحبّه الله، ولا والله لا يدع أحد اتباعنا أبداً إلّا أبغضنا، ولا والله لا يبغضنا أحد أبداً إلّا عصى الله، ومن مات عاصياً لله أخزاه الله وأكبّه على وجهه في النار»(١).

وعنه عَلَيْكُ الله عَزّ وجلّ كان من الله عَزّ وجلّ ، ومن أحبّ ه الله عزّ وجلّ كان من الأمنين «(٢).

#### ٧- غفران الذنوب

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٢).

إذا أحبّ الله عبداً غفر له ذنوبه وشملته رحمته، لأنّ محبّة الله عبده رضاه عنه، وهـو سبب لغفران ذنوبه وكمال فوزه بالسعادة العظمى وكمال نور إيمانه ووجوب الجنّة له، فإذاً من آثار محبّة النبيّ غفران الذنوب.

عن الإمام أبي جعفر عَلَيْ عن أمير المؤمنين عَلَيْ - في خطبة له - قال: «وقال في محكم كتابه: «مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ وَمَن تَوَلَى فَمَا آرُسَلَنك عَلَيْهِمُ حَفِيظًا » (ن فقرن طاعته بطاعته ومعصيته بمعصيته فكان ذلك دليلاً على ما فوض إليه وشاهداً له على من اتبعه وعصاه. وبيّن ذلك في غير موضع على ما لعظيم، فقال تبارك وتعالى في التحريض على اتباعه والترغيب في من الكتاب العظيم، فقال تبارك وتعالى في التحريض على اتباعه والترغيب في تصديقه والقبول لدعوته : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمُ تُحِبُونَ ٱللّهَ فَاتَبِعُونِي يُخْمِبُكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُورُ وجوب ثُوبَكُرُ وَ فَاتباعه عنه والإعراض محادة الله وغضبه وسخطه. والبعد منه سكن الجنّة، وفي التولي عنه والإعراض محادة الله وغضبه وسخطه. والبعد منه سكن

<sup>(</sup>۱) الكافى، الشيخ الكليني، ج٨، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الخصال، الشيخ الصدوق، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

النار، وذلك قوله تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِهِ عِن ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُۥ ﴾(١) يعني الجحود به والعصيان له»(٢).

#### ٣- الشفاعة

قال رسول الله في الأعطيت خمساً لم يعطها أحد قبلي: جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، ونصرت بالرعب، وأحل لي المغنم، وأعطيت جوامع الكلم، وأعطيت الشفاعة "(<sup>7)</sup>.

وسُنَل الإمام أبو عبد الله عَلَيْ عن شفاعة النبيّ يوم القيامة، قال: «يلجم الناس يوم القيامة العرق فيقولون: انطلقوا بنا إلى آدم يشفع لنا عند ربّه، فيأتون آدم فيقولون: اشفع لنا عند ربّك، فيقول: إنّ لي ذنباً وخطيئة فعليكم بنوح، فيأتون نوحاً فيردّهم إلى من يليه، ويردّهم كلّ نبيّ إلى من يليه حتّى ينتهون فيأتون نوحاً فيردّهم إلى من يليه، ويردّهم كلّ نبيّ إلى من يليه حتّى ينتهون إلى عيسى فيقول: عليكم بمحمّد رسول الله فيعرضون أنفسهم عليه ويسألونه فيقول: انطلقوا، فينطلق بهم إلى باب الجنّة، ويستقبل باب الرحمن ويخرّ ساجداً فيمكث ما شاء الله فيقول الله عزّ وجلّ: ارفع رأسك واشفع تُشفع وسل تُعط، وذلك قوله: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مُودًا﴾ (٤) وأنه أن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مُقَامًا مُحَمُّودًا وأنه والله عنه وسل تُعط، وذلك

وعن الإمام عليّ بن موسى الرضا، عن آبائه عَلَيْ ، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه قال: قال رسول الله أربعة أنالهم شفيع يوم القيامة: المكرم للذرّيتي، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي في أمورهم ما اضطرّوا إليه، والمحبّ لهم بقلبه ولسانه عندما اضطرّوا» (1).

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني، ج٣، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٨، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٨، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ج٨، ص ٤٩.



#### حبيبي رسول الله 🏥

<sup>(</sup>١) الإدواة: هي آلة لوضع الماء كالجراب.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، العلامة المجلسى، ج٢١، ص٢١٥.



# محمّد 🏩 مكارم الأخلاق

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةُ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْمَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

#### تمهيد

إِنَّ أَهم قدوة للإنسانية الأنبياء الكرام عَلَيْتُ ، قال سبحانه: ﴿ أُوْلَيَكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ أَفِيهُ كَنْ هُدُ اللَّهُ أَفِيهُ كَنْ هُدُ اللَّهُ أَفِيهُ كَنْ هُدُ اللَّهُ أَفِيهُ كَنْهُ مُ الْقَدِّرَةُ ﴾ (١).

ويقول سبحانه في خصوص نبيّنا الأعظم محمّد ؟ ﴿ لَّقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ السَّهِ أَسُورُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ السَّهِ السَّهِ أَسْرَةُ كَسَنَةُ لِمّن كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْيَوْمُ الْلَاَحِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ (١).

وقد تعرّضت القدوة الحسنة من أعداء الإنسانيّة على مرّ التاريخ إلى الإساءة وحملات التشويه، ولم يستطيعوا ولن يستطيعوا حجب الشمس مهما حاولوا جاهدين.

فن ور الأنبياء عَلَيْ ونور خاتمهم النبيّ محمّد الله ولن ينطفى، ونحن ذاكرون شيئاً من قبس نوره الّذي أضاء ظلمات عصره ولا يزال يُضيء عصرنا وإن تجاهله المتجاهلون والمتعصّبون وقصّر المقصّرون.

بعض مكارم أخلاق الرسول 🏨

## سلوكه الشخصي

أ-زهده المالية:

إذا أردنا أن نكوِّن فكرة واضحة عن زهد رسول الله علينا أن نعرف طعامه، ولباسه ومسكنه ومدّخراته.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

أمًا طعامه: فقد كان خبز رسول الله في خبز الشعير في أكثر أحيانه، وما أكل خبز طحين منخول حتى قبض بل ما شبع من خبز الشعير قطّ.

فعن العيص بن قاسم قال: قلت للصادق جعفر بن محمّد عَلَيْ : حديث يروى عن أبيك عَلَيْ أنّه قال: «ما شبع رسول الله من خبز برّ قط» ، أهو صحيح؟ فقال: «لا، ما أكل رسول الله من خبز برّ قط» ولا شبع من خبز شعير قط» (۱۱). وعن الإمام الصادق عَلَيْ قال: «ذُكر اللحم عند رسول الله هذه فقال: ما ذقته منذ كذا» (۲).

ولشدة زهد النبي الدنيا تروي إحدى زوجاته فتقول: «ما زالت الدنيا علينا عسرة كدرة حتى قُبض رسول الله في فلما قُبض صُبّت الدنيا علينا صبّاً» (٢٠).

وقالت: «والدي بعث محمّداً ﴿ بالحقّ ما كان لنا منخل ولا أكل النبيّ ﴿ خَبِزاً منخولاً منذ بعثه الله إلى أن قُبض » (٤).

وأمّا لباسه: فيكفينا أن نعلم أنّه في كما تقول إحدى زوجاته: «ما اتّخذ من شيء زوجين، لا قميصين ولا رداءين ولا إزارين، ولا من النعال، وكثيراً ما كان يلبس المرقّع من الثياب»(٥).

#### وأما مسكنه

يـروي أمير المؤمنيـن عَيَّ فيقول: «كان فراش رسول الله عباءة وكانت مرفقته أدم حشوها ليف، مرفقته أدم حشوها ليف، وكانت له قطيفة فدكيّة يلبسها يتخسّع بها، وكانت له قطيفة مصرية قصيرة الخمل، وكان له بساط من شعر يجلس عليه» (١).

<sup>(</sup>١) الأمالي، الشيخ الصدوق ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج ١٨، ص٣٠.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ج ۱٦، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) سنن النبيّ، السيد الطباطبائي، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) امتاع الاسماع، المقريزي، ج٢،ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج١٦، ص٢٥٢.

وروي عن الإمام الصادق على أنّه قال: «إنّ رجلاً من الأنصار أهدى إلى رسول الله على صاعاً من رطب، فقال رسول الله الله الخادمة الّتي جاءت به: أُدخلي فانظري هل تجدين في البيت قصعة أو طبقاً فتأتيني به؟ فدخلت ثمّ خرجت إليه فقالت: ما أصبت قصعة ولا طبقاً، فكنس رسول الله المناه بثوبه مكاناً من الأرض ثمّ قال لها: ضعيه ها هنا على الحضيض! ثمّ قال: والّذي نفسي بيده لو كانت الدنيا تعدل عند الله مثقال جناح بعوضة ما أعطى كافراً ولا منافقاً منها شيئاً»(۱).

ويكفي أن نعلم أنَّه على لمَّا توفّي ما ترك إلَّا سلاحه وبغلته ودرعاً مرهونة.

فعن ابن عباس قال: «إنّ رسول الله الله قعند رجل من الله الله عند رجل من الله عند رجل من الله عنه على ثلاثين صاعاً من شعير أخذها رزقاً لعياله "().

### ب- منطقه المالية

لقد اتّف ق جميع الّذين وصفوا منطق رسول الله على أنّه على أنّه كان أحسن الناس منطقاً.

وإذا أردنا أن نبحث عن مكوّنات حلاوة منطقه وحسنه لحصلنا من ذلك على العناصر التالية:

ترك الفاحش من القول: فلم يكن رسول الله على سبّاباً ولا فحّاشاً. فقد روي أنّه فيل له: يا رسول الله أدع على المشركين! فقال في: إنّي لم أُبعث لعّاناً وإنّما بُعثت رحمة (٤٠).

وعن أنس بن مالك قال: «خدمت النبيّ تسع سنين فما قال لشيء صنعت أسأتَ، ولا بئس ما صنعْتَ»(٥).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج١٦، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الشفا بتعريف حقوق المصطفى، عياض الاندلسي، ج١، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج١٦، ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور، جلال الدين السيوطي، ج٤، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية، ابن كثير، ج٦، ص٢٦.

تبسّمه أثناء التكلّم: قال أبو الدرداء: كان رسول الله الله الذاحدّث بحديث تبسّم في حديثه (١).

تكليمه للناس على قدر عقولهم: وإلى هذا أشار الرسول الله بقوله: «إنّا معاشر الأنبياء أُمرنا أن نُكلّم الناس على قدر عقولهم» (٢).

سلوكه الاجتماعي

أ- تواضعه المالية

كان رسول الله عنه النموذج المثالى الرائع في التواضع وبساطة العيش.

عن الإمام الصادق عَلَيْ قال: «كان رسول الله الله الله الله قعد في أدنى المجلس حين يقعد» (٢).

وعنه عَلَيْ أيضاً قال: «ما أكل رسول الله الله عنه الله عز وجل حتى قُبض، وكان يأكل أكلة العبد ويجلس جلسة العبد»، قلت: ولم ذاك؟ قال: «تواضعاً لله عز وجلّ»(٤).

وعن ابن عباس قال: كان رسول الله الله يجلس على الأرض ويأكل على الأرض ويعتقل الشَّاة ويُجيب دعوة المملوك على خبز الشعير (٥).

ومن تواضعه أنّه كان يبدأ بالسلام على الناس، وينصرف إلى محدّثه بكلّه: الصغير والكبير والمرأة والرجل.وكان آخر من يسحب يده إذا صافح، وإذا أقبل جلس حيث ينتهي به المجلس، لم يكن يأنف من عمل يعمله لقضاء حاجته أو حاجة صاحب أو جار أو مسكين، وكان يذهب إلى السوق، ويحمل بضاعته بنفسه، ولم يستكبر عن المساهمة في أيّ عمل يقوم به أصحابه وجنده، فقد ساهم في بناء المسجد في

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج١٦، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي، الشيخ الكليني، ج١، ص٢٣.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ج۲، ص ٦٦٢.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج٢، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، الحرّ العاملي، ج١٢، ص ١٠٩.

المدينة وعمل في حفر الخندق في غزوة الأحزاب، وشارك أصحابه في جمع الحطب في أحد سفراته، وعندما قال له أصحابه نحن نقوم بذلك عنك قال قد علمت أنّكم تكفوني ولكن أكره أن أتميّز عنكم، فإنّ الله يكره من عبده أن يراه متميّزاً عن أصحابه»(١).

#### ب- مدرسة الحلم والعفو

من أبرز ما اتصفت به الأخلاق النبوية هو الحلم عن أخطاء الآخرين والعفو عن سيّئاتهم.

قال أنس بن مالك: خدمت رسول الله عنين، فما سبّني سبّة قطّ، ولا ضربني ضربة، ولا انتهرني، ولا عبس في وجهي، ولا أمرني بأمر فتوانيت فيه فعاتبني عليه، فإن عاتبني عليه أحد من أهله قال: دعوه، فلو قُدّر شيء كان (٢).

وروي أنّ النبيّ ما ضرب امرأة قطّ، ولا ضرب خادماً قطّ، ولا ضرب بيده شيئاً قطّ، إلّا أن يجاهد في سبيل الله عزّ وجلّ، ولا نِيل منه فانتقم من صاحبه إلّا أن تُنتهك محارمه فينتقم (٢).

وعن أنس أيضاً قال: كنت أمشي مع رسول الله وعليه برد نجراني غليظ الحاشية فأدركه أعرابي فأخذ بردائه فجبذه [جذبه] جبذة شديدة حتّى نظرت إلى صفحة عنق رسول الله فقد أثّرت به حاشية الرّداء من شدّة جبذته. ثمّ قال: يا محمّد مر لي من مال الله الّذي عندك. فالتفت إليه رسول الله فضحك وأمر له بعطاء (٤).

ومن عظيم عفوه ما تجلّى يوم فتح مكة، فبالرغم من القسوة والوحشية اللّتين عومل بهما جسد عمّه حمزة بن عبد المطلب في معركة أُكُد، لم يلجأ إلى الانتقام

<sup>(</sup>١) امتاع الاسماع، المقريزي، ج٢، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ج۲، ص۲۳۲.

<sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين، ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة، الشيخ الريشهري، ج٤، ص ٣٢٢٥.

من وحشي قاتل حمزة، ولا من هند زوجة أبي سفيان الّتي مثّلت في جسده، مع أنّهما كانا في قبضته وكان يستطيع معاقبتهما والنيل منهما.

كما أنّه عنى عن أهل مكّة يوم الفتح ووقف منهم موقفاً رحيماً بالرغم من كلّ العـذاب والمعاناة والآلام وأنواع الأذى الّذي صبّته قريش عليه وعلى المسلمين قبل الهجرة وبعدها، وبالرغم من مؤامراتها وحروبها وإرهابها فإنّه وقف على باب الكعبة بعد الفتح مخاطباً أهل مكة: «ما ترون أنّي فاعل بكم» وقالوا: خيراً أخ كريم وابن أخ كريم. قال: «فإنّي أقول لكم كما قال أخي يوسف: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم، وهو أرحم الراحمين، اذهبوا فأنتم الطلقاء».

وعندما قال أحد أصحابه: اليوم يوم الملحمة اليوم تُسبى الحرمة، قال اليوم يوم المرحمة اليوم تراعى الحرمة» (١).

به ذه النفس الرحيمة، وبه ذا الخلق الرفيع والسلوك الحضاري الذي لم يعرف التاريخ له نظيراً يعامل رسول الله الله الشدّ الناس عداوة له، بعد أن تمكّن منهم ومن رقابهم، إنّه الخلق النبويّ المحمّدي الأصيل.

سلوكه العائلي

# أ- علاقة الرسول الله بنسائه:

كما كان رسول الله على مثلاً أعلى في شتّى ألوان تعامله وأنماط سلوكه، كان كذلك في علاقاته بأزواجه.

وهذه بعض أساليب تعامله مع أزواجه:

## ١- التزام العدل الكامل في معاملتهن في:

النفقة والمسكن والملبس والمبيت والزيارات والوقت، فبالرغم من أنّه كانت في أزواجه الشابّة والجميلة والمسننة والعاديّة في جمالها، لكن ذلك لا يصرفه بحال عن التزام أعلى درجات الكمال في العدل بينهنّ، فلا تفضيل لواحدة على أُخرى.

<sup>(</sup>١) انظر: الأنوار العلوية، الشيخ جعفر النقدى، ص ٢٠١.

لقد خصّص لكلّ واحدة منهنّ ليلة، وكان إذا زار إحداهن زار الجميع بعد ذلك، وإن عزم على سفر من أجل جهاد أو حجّ أقرع بين نسائه، فيصحب من تفوز بقرعته، حتّى لا يؤذي قلوبهن إن اختار واحدة اختياراً من عنده (١).

## ٢- مداراته لأزواجه ورعايتهنّ بالرفق والحبّ:

فبالرغم من كثرة مضايقات بعض نساء النبيّ له، فإنّ ذلك لم يصرفه عن التزام الرفق والشفقة والعدل في معاملتهن، حتّى أنّه لم يضرب واحدة منهن طوال حياته، وإلى هذا أشارت إحدى نسائه بقولها: ما ضرب النبيّ أنه المرأة قطّ، ولا ضرب خادماً (٢).

ومن أخلاقه ومن أجلاقه الله إلى إلى أنف أبداً من مساعدة زوجاته، سواء فيما يتعلّق بالشؤون الخاصة به، أم ما يتعلّق بهنّ.

وكان يشول: «ألا خيركم خيركم لنسائه، وأنا خيركم لنسائي». «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلى» (٢). «خدمتك زوجتك صدقة» (٤).

## ب- الأب المثالي:

كان رسول الله على يعامل أولاده بكلّ عطف ومحبّة ورفق ولين، وكان يقول الله الله على الله الله وكان يسعى في تربيتهم وتعليمهم آداب الإسلام.

فقد روي: أنّ السيّدة فاطمة عَلَيْتُ كانت إذا دخلت على رسول الله على قام لها من مجلسه وقبّل كلّ واحد من مجلسه وقبّل رأسها، وأجلسها في مجلسه، وإذا جاء إليها لقيته، وقبّل كلّ واحد منهما صاحبه وجلسا معاً (١).

<sup>(</sup>١) انظر: بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج٢٠، ص٢١٠.

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ميزان الحكمة، الشيخ الريشهري، ج $^{3}$ ، ص $^{7}$ 

<sup>(</sup>٣) مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال، المتقي الهندي، ج١٦، ص٤٠٨.

<sup>(</sup>٥) ميزان الحكمة، ج٤، ص ٣٦٦٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: بحار الأنوار، ج٤٣، ص٤٠.

وكان يقول الله بضعة منّي وهي قلبي وهي روحي الّتي بين جنبي، من آذاها فقد آذاني ومن آذاني فقد آذي الله (۱).

وكان الحسن والحسين عَلَيْ وهما صغيران يعلوان ظهر النبي الله وهو ساجد يصلّي فكان يُطيل سجوده حتّى ينزلا عن ظهره، أو ينزلهما برفق (٢).

وروي أنّ النبيّ فبّ لَ الحسن والحسين عَلِيّ فقال الأقرع بن حابس: إنّ لي عشرة من الأولاد ما قبّلت واحداً منهم قطّ ا

فغضب رسول الله على عتى التمع لونه وقال للرجل: «إن كان الله قد نزع الرحمة من قلبك فماذا أصنع لك»(٢).

وعن بريدة قال: كان رسول الله في يخطب على المنبر فجاء الحسن والحسين علي المنبر فعاء الحسن والحسين علي وعليهما وعليهما قميصان أحمران يمشيان ويعثران، فنزل رسول الله في من المنبر فحملهما ووضعهما بين يديه ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا آمُولُكُمُ وَأَولُكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَلَلَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

وكان رسول الله على على أطفال الآخرين، ويعاملهم بمنتهى الرفق واللين ويمنحهم شخصية قوية ويحتضنهم ويمسح على رؤوسهم، ولا يُحقّر أحداً منهم.

فقد روي أنّ النبيّ كان يؤتى إليه بالصبيّ الصغير ليدعوله بالبركة أو يسمّيه، فيأخذه فيضعه في حجره إكراماً لأهله، فربّما بال الصبيّ عليه، فيصيح بعض من يراه حين يبوّل فيقول في «لا تزرموا بالصبيّ» فيدعه حتّى يقضي بوله، ولا يظهر انزعاجه أمام أهله من بول صبيّهم، فإذا انصرفوا غسل ثوبه (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: بحار الأنوار، ج٤٢، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) مكاتيب الرسول، احمد الميانجي، ج١، ص ٥٦٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: بحار الأنوار، ج١٠١، ص٩٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، الآية: ٢٨. بحار الأنوار، ج٤٣، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص ٢٥.

وكان إذا قدم من سفر تلقّاه الصبيان، فيقف لهم ثمّ يأمر بهم فيرفعون إليه فيرفع منهم بين يديه ومن خلف، ويأمر أصحابه أن يحملوا بعضهم، فربما يتفاخر الصبيان بعد ذلك فيقول بعضهم لبعض: حملني رسول الله الله الله أن يديه وحملك أنت وراءه، ويقول بعضهم: أمر أصحابه أن يحملوك وراءهم(١).

ومما يبيّن مدى اهتمام النبيّ بالأطفال ومنحهم الشخصيّة الكاملة واحترامهم، ما رواه الإمام الصادق عليّ قال: «عطس غلام لم يبلغ الحلم عند النبيّ فقال: الحمد لله»، فقال له النبيّ فقال: «بارك الله فيك»(٢).

## لن يطفئوا نور محمّد ﷺ

ما أحوجنا اليوم إلى تذكّر رسول الله إلى تذكّر خلقه العظيم وصبره وزهده وتواضعه وحلمه وعفوه ومحبّته ورقّته وحنانه ورأفته: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خَلْقَ عَظِيم ﴾.

رسول الله محمّد الّذي يُحاوَل اليوم تشويه صورته وإطفاء نوره بعد أن رأى الأعداء إقبال كثير من الناس الغربيّين على الإسلام، أرادوا تشويه صورته البهيّة - ليبعدوا الناس عن نور الإسلام ونبيّه - وهذا مخطّط قديم وليس بجديد.

ففي كلام لأحد رجالات إنجات را المعروفي ن-«كلودستون» الله يُعتبر من السياسيّين المتفوّقين في عصره - قال أمام جمع من الغربيّين: «ما دام اسم النبيّ محمّد في يُرفع على المآذن، وما دامت الكعبة باقية وما دام القرآن يهدي ويوجّه المسلمين، فلا يمكن أن تترسّخ قواعد سياسة الإنجليز في الأراضي الإسلامية».

ولكن رغم كيدهم: سيبقى ذكر النبيّ محمّد على ألسنتنا، وسيبقى نوره في قلوبنا، وستبقى أخلاقه في أخلاقنا، وسيبقى اسم النبيّ محمّد مرفوعاً على المآذن: «أشهد أنّ محمّداً رسول الله».

<sup>(</sup>١) انظر: المحجّة البيضاء، الفيض الكاشاني، ج٢، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) الكافى، الشيخ الكليني، ج٢، ص ٦٥٥.

نقول للكائدين للإسلام ونبيّه كما قالت السيّدة زينب عَلَيْكُ ليزيد: «فكد كيدك واسع سعيك وناصب جهدك، فوالله ثن تمحو ذكرنا وثن تميت وحينا وما رأيك إلّا فند وأيّامك إلّا عدد...»(١).

﴿ وَيَأْبِكَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ (٢).



### ومن تاب معك

لقد جاء في القرآن الكريم في سورة هود: ﴿... فَاسْتَقِمْ كُمَاۤ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ... ﴾ (٢). وجاء في الحديث الشريف أنّ النبيّ فقال: «شَيّبَتْنِي سُورَةُ هُود لِمَكَانِ هذِهِ الآيةِ» (٤).

يق ول الشيخ العارف الكامل الشاه آبادي. روحي فداه. «هذا، على الرغم من أنّ هذه الآية قد جاءت في سورة الشورى أيضاً، ولكن من دون «وَمَنْ تَابَ مَعكَ» إلّا أنّ النبيّ خصّ سورة هود بالذكر، والسبب أنّ الله تعالى طلب منه استقامة الأمة أيضاً، فكان يخشى أن لا يتحقّق ذلك الطلب، وإلّا فإنّه بذاته كان أشدّ ما يكون استقامة، بل لقد كان عن مثال العدل والاستقامة».

إذاً، يا أخي، إذا كنتَ تعرف أنّك من أتباع النبيّ أو تريد أن تحقّق هدفه، فاعمل على أن لا تخجله بقبيح عملك وسوء فعلك. ألا ترى أنّه إذا كان أحد من أولادك والمقرّبين إليك يعمل القبيح وغير المناسب من الأعمال الّتي تتعارض وشأنك، فكم سيكون ذلك مدعاة لخجلك من الناس وسبباً في طأطأة رأسك أمامهم؟ ولا بدّ أن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، العلّامة المجلسي، ج٤٥، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، آية ١١٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير مجمع البيان، الشيخ الطبرسي، ج٥، ص ١٤٠.

تعلم أنّ رسول الله في وعليّ عَلَيْ الله الله الله الله النبيّ الكريم: «أنا وَعَليي أبوا هذه الأمّة بنصّ ما قاله النبيّ الكريم: «أنا وَعَليي أبوا هذه الأمّة الله الحساب وأمام نبيّنا وأئمّتنا ولم يكن في كتاب أعمالنا سوى القبيح من الأعمال، فإنّ ذلك سوف يصعب عليهم ولسوف يشعرون بالخجل في حضرة الله والملائكة والأنبياء عليه وهدا هو الظلم العظيم الذي نكون قد ارتكبناه بحقهم، وإنها لمصيبة عظمى نبتلى بها، ولا نعلم ما الّذي سيفعله الله بنا؟ فيا أيّها الإنسان الظلوم الجهول، يا من تظلم نفسك! كيف تكافئ أولياءك الّذين بذلوا أموالهم وأرواحهم في سبيل هدايتك، وتحمّلوا أشدّ المصائب، وأفظع القتل، وأقسى السبي لنسائهم وأطفالهم من أجل إرشادك ونجاتك؟ فبدلاً من أن تشكرهم على ما فعلوا وتحفظ لهم أياديهم البيض نحوك، تقوم بظلمهم ظنّاً منك أنّك إنّما تظلم نفسك وحدها! استيقظ من نوم الغفلة، واخجل من نفسك، واتركهم يعانون من الظلم الّذي تحمّلوه من أعداء الدّين من دون أن تُضيف على ظلامتهم ظلامة أخرى، لأنّ الظلم من المحبّ أشدّ ألماً وأكثر قبحاً! (")

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٣٦، ص١١.

<sup>(</sup>٢) الأربعون حديثاً ،الإمام الخميني قَرَيْنَيُّ ، ص١٩٢-١٩٣.

# ألم يجدك يتيماً فآوى

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿وَالضَّحَىٰ ﴿ وَالنَّهِ عَنَ اللَّهُ وَلَىٰ ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَرَا لَكَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَرَضَىٰ ﴿ وَلَهُ عَيْدُكَ يَتِيمًا فَعَاوَىٰ ﴿ وَكَجَدَكَ ضَا لَا اللَّهُ عَيْدُكَ عَا يَلِكُ فَأَعَلَىٰ ﴿ فَا فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا نَقَهُرُ فَهَدَىٰ ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا نَقَهُرُ فَهَدَىٰ ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا نَقَهُرُ وَجَدَكَ عَآيِلًا فَأَغَنَىٰ ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا نَقَهُرُ اللَّهُ وَأَمَّا السَّابِلَ فَلَا نَنْهُرُ ﴿ إِنَ وَأَمَّا اللَّهُ وَكَلَانَهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا نَعْمَ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا فَلَا نَنْهُرُ إِنَّ وَأَمَّا اللَّهُ وَكَلِي اللَّهُ وَلَا فَلَا فَنَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا فَلَا فَنَهُ وَاللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ وَلَا فَلَا فَلَا فَنَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا فَا لَاللَّهُ وَلَا فَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ وَلَا فَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا فَلَا اللَّهُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَلَا اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمَالِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤُلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُلُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآيات: ١١.١.

#### تمهيد

كان ينزل على رسول الله الوحي بين الفترة والأخرى، يسمعه كلام الله يثبت به فؤاده، ويؤنسه ويفرحه، ويوصل إليه التعاليم الإلهية والإرشادات الربّانية، فكان يجد بذلك رسول الله أنساً لوحشته، وعوناً في تبليغ رسالته، وسكناً يرتاح إليه، وفجأة انقطع عنه الوحي لفترة من الزمن، لحكمة إلهيّة يعلمها الله ورسوله، فأثّر ذلك في قلب رسول الله واستوحش فيها لفقد كلام حبيبه، ومما زاد على قلب رسول الله أن بدأ بعض المنافقين يعيّرونه بذلك، ويؤذونه بأنّ الله قد قلاه وبغضه وودّعه وتركه، فكان أن أرسل الله إليه جبرائيل عَلَيْ يسكّن اضطراب قلبه المشتاق، فكانت سورة الضحى.

ففي الرواية عن ابن عباس أنّه قال: احتبس الوحي عن رسول الله في خمسة عشر يوماً، فقال المشركون إنّ محمّداً قد ودّعه ربّه وقلاه، ولو كان أمره من الله تعالى لتتابع عليه، فنزلت السورة وروي أنّه لما نزلت السورة قال النبيّ في لجبرائيل عليه عبد جئت حتّى اشتقت إليك، فقال جبرائيل عليه فقال جبرائيل عليه أونا كنت أشد إليك شوقاً ولكنّي عبد مأمور وما نتنزّل إلّا يأمر ربّك» (۱).

<sup>(</sup>۱) الكافى، الشيخ الكليني، ج٦، ص٤٩٢.

# النبحّي ﷺ تغمره ألطاف اللّه

في بداية السورة المباركة يوجد قُسَمان: الأوّل قسم بالنور، والثاني قسم بالظلمة، ويقول سبحانه والضحى وهو قسَم بالنهار – حين تغمر شمسه كلّ مكان. والليل إذا سجى أي إذا عمّت سكينته كلّ مكان. «الضحى» يعني أوائل النهار، أي حين يرتفع قرص الشمس في كبد السماء، ويعمّ نورها الأرض، وهو في الحقيقة أفضل ساعات النهار، لأنّه شباب النهار، وفيه لا يكون الجوّ حارّاً في فصل الصيف، ويكون الدفء قد عمّ في فصل الشتاء وتصبح خلاله روح الإنسان مستعدّة لممارسة النشاط.

﴿وَالْيَلِ إِذَا سَجَى ﴾ (١) أي سكن، والليلة الخالية من الرياح تسمّى «ليلة ساجية» أي هادئة (٢)، والبحر حين يستقر ويخلو من الأمواج الصاخبة يسمّى «بحر ساج» (٢).

والمهم في الليل هدؤوه وسكينته ممّا يضفي على روح الإنسان وأعصابه هدوءاً وارتياحاً، ويعدّ الإنسان لممارسة نشاط يوم غد، وهو لذلك نعمة مهمّة استحقّت القسّم بها. وبين القسمين ومحتوى السورة تشابه كبير وارتباط وثيق. النهار مثل نزول نور الوحي على قلب النبيّ في والليل كانقطاع الوحي المؤقّت، وهو أيضاً ضروريّ في بعض المقاطع الزمنيّة. وبعد القسمين، يأتي جواب القسم، فيقول سبحانه: ﴿مَاوَدَّعَكَرَبُّكُ وَمَاقَلَى ﴾ (أ). «قلى» من «قلا» – على وزن صدا –، وهو شدّة العض (٥).

وفي هذا التعبير سكن لقلب النبيّ وتسلية له، ليعلم أنّ التأخير في نزول الوحي إنّما يحدث لمصلحة يعلمها الله تعالى، وليست - كما يقول أعداء النبيّ

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۲) تاج العروس، ج۱۹، ص۵۰۸.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب،ج١٤، ص٣٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة الضحى، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٥) مفردات الراغب،ص٤١٢.

- لترك الله نبيّه أو لسخطه عليه. فهو مشمول دائماً بلطف الله وعنايته الخاصّة، وهو دائماً في كنف حماية الله سبحانه.

والله تبارك وتعالى يتابع خطابه لمحبوبه فيقول له: ﴿وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ اللّه تبارك وتعالى، وفي الآخرة أكثر الله وفي الآخرة أكثر وفي الأخرة أكثر وأفضل. وهو آمن من غضب الله في الأمد القريب والبعيد.

وباختصار هو عزيز في الدنيا والآخرة، وقيل إنّ «الآخرة» و «الأولى» يشيران السيدان عمر النبي في عمرك نصراً ونجاحاً أكثر ممّا استدبرت.

# الهبة الإلهيّة للنبحّي 🎡 مقام الرضا

تأتي البشرى للنبيّ الكريم التقول له: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعَطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ (٢)، وهـنا أعظم إكـرام وأسمى احترام من ربّ العالمين لعبده المصطفى محمّد الفالعطاء الربّاني سيغدق عليه حتّى يرضى وحتّى ينتصر على الأعـداء ويعمّ نور الإسلام الخافقين، كما أنّه سيكون في الآخرة أيضاً مشمولاً بأعظم الهبات الإلهيّة.

والنبيّ الأعظم الله المعتباره خاتم الأنبياء المنابية ، وقائد البشريّة، لا يمكن أن يتحقّ ورضاه في نجاته فحسب، بل إنّ ه سيكون راضياً حين تقبل منه شفاعته في أمّته. ومن هنا جاءت الروايات لتؤكد أن هذه الآية أكثر آيات القرآن الكريم دلالة على قبول الشفاعة منه عليه وآله أفضل الصلاة والسلام. فقد ورد عن أمير المؤمنين النه قال: وأشفع لأمّتي حتّى يناديني ربّي: أرضيت يا محمّد؟ فأقول: نعم يا ربّ رضيت يا محمّد؟ فأقول:

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الضحى، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) الميزان للطباطبائي، ج٢٠، ص٣٠٨.

# الشكر على كلّ هذه النعم الإلهيّة

إنّ الهدف من هذه السورة المباركة تسلية قلب النبيّ في وبيان ألطاف الله النّبي شملته، وهذه الآيات المذكورة أعلاه تجسّد للنبيّ ثلاث هبات من الهبات الخاصّة النّبي أنعم الله بها على النبيّ في أمره بثلاثة أوامر.

ا. ﴿أَلَمُ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَعَاوَىٰ ﴾(۱): فقد كنت في رحم أمّـك حين توفّي والدك فآويت ك إلى كنف جدّك عبد المطلب «سيّد مكّة». وكنت في السادسة حين توفيّـت والدتك، فزاد يتمـك، لكنّني زدت حبّك في قلب «عبد المطلب». وكنت في الثامنـة حين رحل جدّك «عبد المطلب»، فسخّـرت لك عمّك «أبا طالب»، وليحافظ عليك كما يحافظ على روحه. نعم، كنت يتيماً فآويتك.

٢- ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ﴾ (٢): نعم، لم تكن أيّها النبيّ على علم بالنبوّة والرسالة، ونحن أنزلنا هذا النور على قلبك لتهدي به الإنسانيّة، وهذا المعنى ورد في قوله تعالى أيضاً: ﴿ مَاكُنتَ تَدْرِى مَاٱلْكِئَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُرِي بِهِ عَمَنَ نَشَاء مِن فَشَاء مِن فَرَا نَهُ مِن عِبَادِناً ﴾ (٢).

٣- ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَى ﴾ (٤). لقد جعلناك تستأثر باهتمام «خديجة» هذه المرأة المخلصة الوفية لتضع كلّ ثروتها تحت تصرفك ومن أجل تحقيق أهدافك، وبعد ظهور الإسلام رزقك مغانم كثيرة في الحروب ساعدتك في تحقيق أهدافك الرسالية الكبرى.

وقد ورد عن الإمام عليّ بن موسى الرضا عَلَيْكُ في تفسير هذه الآيات قال: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَكَاوَى ﴾ (٥)، قال: «فرداً لا مثيل [له] في المخلوقين، فآوى

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الضحى، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الضحى، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الضحى، الآية: ٦.

الناس إليك. ووجدك ضالاً أي ضالة في قوم لا يعرفون فضلك فهداهم إليك. ووجدك عائلاً، تعول أقواماً بالعلم فأغناهم بك»(١)،(٢).

إنّ هـ ذه الآيات في الواقع هـي بيان ما أغدق الله على نبيّه من ألطاف وإكرام واحترام، حين يتحدّث المحبوب عن ألطافه بحقّ العاشق الواله، فإنّ حديثه هذا هو عين اللطف والمحبّة، وهو دليل على عنايته الخاصّة، والعاشق بسماعه هذه الألفاظ تسري في جسده روح جديدة، وتصفو نفسه ويغمر قلبه سكينة وهدوء.

# فقد النبت على الأبويه

لقد شاءت الإرادة الإلهيّة أن يفقد النبيّ أباه وهو لا يزال جنيناً. ثمّ فقد أمّه بعد عودته من بني سعد، وهو في الرابعة من عمره، أو في السادسة، على اختلاف الروايات. وقد استأذن رسول الله في ربّه في زيارة قبر أمّه، فأذن له. فقد روى مسلم في صحيحه، أنّه في قال: «استأذنت ربّي في زيارة أمّي، فأذن لي، فزوروا القبور تذكّركم الموت» (٢).

﴿ فَأُمَّا ٱلْمِيْمِ فَلَا نَفَهُرُ ﴾ أَي لا تحقّر، وهـ ذا يدلّ على أن هناك مسألة أهمّ من الإطعام والإنفاق بشأن الأيتام، وهي اللطف بهم والعطف عليهم وإزالة إحساسهم بالنقص العاطفي، ولذا جاء في الحديث المعروف عن رسول الله في أنّه قال: «من مسح رأس يتيم، كانت له بكلّ شعرة مرّت عليها يده حسنات» (٥). كأن الله يخاطب نبيّه قائلاً: لقد كنت يتيماً أيضاً وعانيت من آلام اليتم، والآن عليك أن تهتمّ بالأيتام كلّ اهتمام وأن تروي روحهم الظمأى بحبّك وعطفك.

<sup>(</sup>۱) بحار الانوار، ج۱۳ ، ص۱۳۹.

<sup>(</sup>٢) راجع: تفسير الأمثل، ج ٢٠، ص ٢٨٠ ـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة، ج ١، ص ١٦، عن مسلم، وصحيح مسلم ط سنة ١٣٣٤، ج ٢، ص ١٥، وتاريخ الخميس، ج ١٠ ص ٢٣٥، والحديث موجود في مصادر عديدة كما يظهر من مراجعة كتاب الجنائز في كتب الحديث.

<sup>(</sup>٤) سورة الضحى، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل، ج١، ص١٤٨.

وقد روي عنه الله قال: «إذا بكى اليتيم وقعت دموعه في كف الرحمن»(۱). هواً مَّا السَّابِلُ فَلا نَنْهُرُ (۲). فلا ترده بخشونة، واعطف عليه وارحمه وأحسن ملقاه.

﴿ وَأُمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ (٢)، فقد كان النبيّ يحدّث الناس بنعم الله تعالى عليه قولاً ش وفعلاً.

## كفالة النبت اللها

لقد عاش في كنف جده عبد المطلب، الّذي كان يرعاه خير رعاية، ولا يأكل طعاماً إلّا إذا حضر، وكان عارفاً بنبوّته حتّى روي أنّه قال عنه لمن أراد أن ينحّيه عنه، وهو طفل يدرج: «دع ابني فإنّ الملك قد أتاه» (٤٠).

في السنة الثامنة من عمره توفّي جدّه عبد المطلب، فاختار الله له أبا طالب عَلَيْهُ ليكفله، ويقوم بشؤونه، ويحرص على حياته، رغم أن أبا طالب لم يكن أكبر ولد عبد المطلب سنيًا، ولا أكثرهم مالاً، لأنّ الأسنّ فيهم كان هو الحارث، والأكثر مالاً هو العبّاس. ولكن عذر العبّاس هو أنّه كان حينئذ صغيراً أيضاً، لأنّه كان أسنّ من النبيّ بسنتين فقط، كما يقولون.

كما أنّ أبا طالب قد كان شقيق عبد الله والد النبيّ لأبيه وأمّه، فإنّ أمّهما هي فاطمة المخزومية، وطبيعيّ أن يكون لأجل ذلك أكثر حناناً وعطفاً عليه وحبّاً له. ثمّ إنّ أبا طالب الّذي كان هو وزوجته أم أمير المؤمنين ليكل يحملان نور الولاية، قد كانا يحملان من المكارم والفضائل النفسيّة والمعنويّة ومن الطهارة ما يؤهّلهما لأن يكونا كفيلين لرسول الله في وأبوين لوصيّه، وللأئمّة من ذرّيته. وقد عهد عبد المطلب إلى أبي طالب عين بمهمّة كفالته في الأنّه كان بالإضافة إلى ما تقدّم أنبل إخوته، وأكرمهم،

<sup>(</sup>۱) تفسير الفخر الرازى، ج ۳۱، ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) سورة الضحى، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الضحى، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٤) الكافى، ج ١، ص ٣٧٢.

وأعظمهم مكانة في قريش، وأجلّهم قدراً. ولقد قام أبو طالب عَلَيْ برعايته على خير قيام، ولم يزل يكرمّه ويحبّه غاية الحبّ، وينصره بيده ولسانه طول حياته.

## القيادة المنطلقة من المعاناة والآلام

الآيات الكريمة في هذه السورة، ضمن سردها النعم الإلهيّة على رسول الله على رسول الله عكس أيضاً مسألة يتم النبيّ في صباه، وظروفه الماديّة الصعبة الّتي عاناها، والأتعاب والآلام الّتي قاساها، وقد انطلق من بين هذه الآلام، وعلى القائد الإلهيّ الإنسانيّ أن يدرك صعوبة ومرارة العيش، ويتلمّس بنفسه الظروف القاسية، ويشعر بكلّ وجوده الحرمان، كي يستطيع أن يتفهّم صحيح ما تعانيه الفئات المحرومة، ويتحسّس آلام الناس ومعاناتهم في معيشتهم. عليه أن يشعر بآلام الأطفال الأيتام، أن يبقى كي يعيش آلام الجياع، ويتحمّل أتعاب المحرومين والمظلومين، لذلك كانت تغرورق عيناه بالدموع حين يرى يتيماً، وكان يضمّ ذلك اليتيم إلى صدره ويداعبه بكلّ حرارة.

والقائد الرباني كنبينا محمد كان يتفهم ما يعانيه مجتمعه من فقر ثقافي، ويعتزّ بكلّ من يأتيه لطلب المعرفة أو العلم، ويستقبله بصدر رحب.

# النبتِّ ﴿ راعياً للغنم

في حديث عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عَلَيْتُلا : «ما بعث الله نبيّاً قط حتّى يسترعيه الغنم يعلّمه بذلك رعيّة الناس»(۱).

إنّ في رعي الغنم دروساً في تحمّل الآلام، وفي الصبر أمام موجود ضعيف قليل الشعور، كما أنّ النبيّ استلهام دروس التوحيد والعرفان من خلال حياة الصحراء والعيش في أحضان الطبيعة. وفي رواية أن موسى بن عمران عليه سأل ربّه عن سبب اختياره لمقام النبوّة، فجاءه الجواب: «أتذكر يوماً أنّ حملاً قد فرّ

<sup>(</sup>۱) مستدرك الوسائل، ج ٩، ص ٥١٤.

من قطيع غنمك فتبعته حتّى أخذته ثمّ قلت له: لماذا أتعبت نفسك، ثمّ حملته على كتفك، وجئت به إلى القطيع، ولذلك اخترتك راعياً لخلقي» (١)، وهذا يعني أنّ الله تعالى رأى في النبيّ موسى عَلَيْتُ فدرة فائقة على التحمّل تجاه هذا الحيوان ممّا يدلّ على قوة روحيّة فائقة أهلته لهذه المنزلة الكبيرة.

## لماذا الرضاع في البادية؟

كان إرسال الأطفال إلى البادية للرضاع، هو عادة أشراف مكّة، حيث يرون أنّ بذلك ينشأ أطفالهم: أصحّ أبداناً، وأفصح لساناً، وأصفى فكراً وقريحة، وهي نظرة صحيحة وسليمة، وذلك لما يلي:

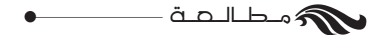
أ-أمّا كونهم: أصحّ أبداناً، فلأنّهم يعيشون في الهواء الطلق، ويواجهون مصاعب الطبيعة فتصير لديهم مناعة طبيعيّة تجاه مختلف المتغيّرات، في مختلف الظروف.

ب- وكونهم أفصح لساناً، من حيث إنهم يقلّ اختلاطهم بأهل الأقطار الأخرى، من الأمم الأخرى، على العكس من سكّان المدن، ولا سيّما مكّة، الّتي كانت تقيم علاقات تجاريّة بينها وبين سائر الأقطار والأمم. ولها رحلتا الشتاء والصيف، إلى البلاد الّتي تتاخم البلاد الأجنبيّة، الّتي لا يبعد تأثّرها بها قليلاً كان ذلك أو كثيراً-.

ج - وأمّا أنّهم أصفى فكراً وقريحة، فه ولأنّ الإنسان يبتعد حينئذ عن هموم المدينة، وعن علاقاتها المعقّدة والمرهقة، حيث لا يواجه في البادية إلّا العيش الساذج والبسيط، والحياة على طبيعتها. ولا يتأثّر فكره وعقله، بالمفاهيم والأفكار الّتي تفرضها تلك الحياة المثقلة بالعلاقات المنحرفة، ثمّ هو يجد الفرصة للتأمّل والتفكير والتعرّف على أسرار الطبيعة والكون، ولو في حدود عالمه الناشئ المحدود، ومداركه الناشئة أيضاً. وليكون من

<sup>(</sup>۱) تفسير الأمثل،ج۲۰، ص۲۸۷.

ثم ذا فكر مبدع خلاق، وقريحة صافية وغنية. ولكن بشرط عدم الاستمرار في هذه الحياة طويلاً، فإنّ الاستمرار في حياة البادية من شأنه أن يجعل الإنسان يعاني من الجمود والانغلاق، ثمّ هو يكون لنفسه مفاهيم وأفكاراً، يحوّلها الزمن إلى حقائق لا تقبل الجدل عنده، ويصير من الصعب عليه قبول أي رأي آخر يسير في غير اتجاه قناعاته وأفكاره، فإنّ تدرّب الإنسان على أن يسمع النقد والمخالفة في الرأي يبعده عن الاستبداد الفكريّ، ويجعله يبحث عن الدليل، والمبرّر لكلّ فكرة لديه. وإلّا، فإنّه يصير على استعداد للتخلّي عنه الدليل، وهذا أمر طبيعي عنه الإنسان بالمشاهدة، ويستدلّ عليه بالتقصيّ والتجربة.



# النبى ﷺ الأسوة

وَلَقَدْ كَانَ عَلَى الْأَرْضِ وَيَجْلِسٌ جِلَسَةَ الْعَبْدِ وَيَخْصِفُ بِيَدِهِ نَعْلَهُ وَيَرْفَعُ بِيَدِهِ ثَعْلَهُ وَيَرْفَعُ بِيَدِهِ ثَعْلَهُ وَيَكُونُ السِّتْرُ عَلَى بَابِ بَيْتِهِ فَتَكُونُ فِي دَوْبَ فَوْبَهُ وَيَكُونُ السِّتْرُ عَلَى بَابِ بَيْتِهِ فَتَكُونُ فِي دِهِ ثَوْبَهُ وَيَكُونُ السِّتْرُ عَلَى بَابِ بَيْتِهِ فَتَكُونُ فِي دُولِهُ فَيَدُولُ يَا قُلَانَةُ لِإِحْدَى أَزْوَاجِهِ غَيِّبِيهِ عَنِّي فَإِنِّي إِذَا نَظَرَتُ إِلَيْهِ ذَكَرَتُ السُّنْيَا وَزَخَارِفَهَا.

فَأَعْرَضَ عَنِ الدُّنْيَا بِقَلَبِهِ وأَمَاتَ ذِكَرَهَا مِنْ نَفْسِهِ وأَحَبَّ أَنْ تَغِيبَ زِينَتُهَا عَنْ عَيْنِهِ لِكَيْلِهِ لِكَيْهِ لَكَيْ مِنْهَا رِيَاشاً ولَا يَعْتَقِدَهَا قَرَاراً ولَا يَرْجُوَ فِيهَا مُقَاماً فَأَخْرَجَهَا مِنَ النَّفْسِ وأَشْخَصَهَا عَنِ الْقَلْبِ وغَيَّبَهَا عَنِ الْبَصَرِ.

وكَذَلِكَ مَنْ أَبْغَضَ شَيْئًا أَبْغَضَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ وأَنْ يُذْكَرَ عِنْدَهُ.

ولَقَدۡ كَانَ فِي رَسُولِ اللهِ عَلَى مَا يَدُنُّكُ عَلَى مَسَاوِئِ الدُّنْيَا وعُيُوبِهَا إِذۡ جَاعَ فِيهَا مَعَ خَاصَّتِهِ وزُوِيَتْ عَنْهُ زَخَارِفُهَا مَعَ عَظِيم زُلُفَتِهِ.

فَلْيَنْظُ رَ نَاظِ رُ بِعَقْلِهِ أَكْرَمَ اللهُ مُحَمَّداً بِذَلِكَ أَمْ أَهَانَهُ فَإِنْ قَالَ أَهَانَهُ فَقَدَ كَذَبَ وَاللهِ الْعَظِيمِ بِالْإِفْكِ الْعَظِيمِ وإِنْ قَالَ أَكْرَمَهُ فَلْيَعْلَمْ أَنَّ الله قَدْ أَهَانَ غَيْرَهُ حَيْثُ بَسَطَ الدُّنْيَا لَهُ وَزَوَاهَا عَنْ أَقْرَبِ النَّاسِ مِنْهُ.

فَتَأَسَّى مُتَأَسِّ بِنَبِيِّهِ واقْتَصَّ أَثَرَهُ ووَلَـجَ مَوْلِجَهُ وإِلَّا فَلَا يَأْمَنِ الْهَلَكَةَ فَإِنَّ الله جَعَلَ مُحَمَّداً اللهَ عَلَماً لِلسَّاعَةِ ومُبَشِّراً بِالْجَنَّةِ ومُنَذِراً بِالْعُقُوبَةِ.

خَرَجَ مِنَ الدُّنْيَا خَمِيصاً ووَرَدَ الْآخِرَةَ سَلِيماً لَمْ يَضَعْ حَجَراً عَلَى حَجَرٍ حَتَّى مَضَى لِسَبِيلِهِ وَأَجَابَ دَاعِيَ رَبِّهِ فَمَا أَعْظَمَ مِنَّةَ اللهِ عِنْدَنَا حِينَ أَنْعَمَ عَلَيْنَا بِهِ سَلَفاً نَتَّبِعُهُ وَقَائِداً نَطَأُ عَقِبَهُ (۱).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ١٦٠.



# كرامات رسول الله

يقول الله تعالى في محكم كتابه.

﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

#### تمهيد

لا شكّ أنّ لكلّ نبيّ من أنبياء الله سبحانه كرامة اختصّه الله سبحانه بها، إلّا أنّ خاتم النبيّين محمّد بن عبد الله شعد اختصّه الله سبحانه وتعالى بكرامات عدّة حال وجوده المقدّس بين الناس، وحتّى بعد وفاته، ونحن ذاكرون في هذا الدرس أبرز كرامات هي ومسلّطون الضوء عليها مجتمعة بعد أن تقدّمت الإشارة إلى بعضها في طيّات الدروس السابقة.

## ١. الأسوة الحسنة

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَيْمِرًا ﴾(١).

وهذه من أهم الكرامات للنبيّ الأكرم على حيث اعتبره الله أسوة وقدوة لجميع الناس إلى يوم القيامة، ووصف الله سبحانه هذه الأسوة بأنها حسنة، لأنّه كثيراً ما يتبع الناس بعض القادة والزعماء والملوك ويقتدون بهم، أو بآبائهم، وقد ذمّ الله سبحانه هذا النحو من الاتباع بقوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ هُمُ ٱتَبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُوا بَلَ نَتَبِعُ مَا أَفْيَنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَ فَأَ أُولُو كَابَ ءَابَا وُهُمُ لَا يعتم قِلُوبَ شَيّعًا وَلَا يَهُ تَدُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٧٠.

لكن اتباع الرسول أمر مطلوب، حيث عدّه الله سبحانه أسوة حسنة واختصه بمكارم الأخلاق، ففي الرواية عن الإمام أبي عبد الله على الله خصّ رسوله بمكارم الأخلاق، فامتحنوا أنفسكم، فإن كانت فيكم فاحمدوا الله عزّ وجلّ وارغبوا إليه في الزيادة منها، فذكرها عشرة... الحديث (۱).

وفي حديث مستفيض: «إنّ أحسن السنن سنّة الأنبياء»<sup>(٢)</sup>.

وفي حديث آخر: «خير السنن سنّة محمّد الله عنية محمّد الله عنه المارة الم

وطريقة فهم هذه الأحاديث تعطى النتيجة التالية:

إنّ خير السنن هي سنّة الأنبياء وخيرهم سنّة سنّة نبيّنا محمّد ، وعلى الإنسان أن يتبع ويقتدي بسنّته وسيرته وصفاته وخلاله، وهذه كرامة اختصّه الله بها على سائر العالمين.

## ٢- رحمة للعالمين

﴿ وَمَاۤ أَرُسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ (٤) فهو السريد ومقالا مكة أو أهل المدينة فقط وليس رحمة للمسلمين الدين كانوا معه، ولا للمسلمين عامّة، وإنّما هو بنصّ الآية القرآنية رحمة للعالمين جميعاً، في الدنيا والآخرة.

## ٣ أمان من العذاب

فقد ورد في النهج الشريف أنّه [أي أمير المؤمنين عَلِيَّ ] قال: «كان في الأرض

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص ١٩.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ص ۳۹.

<sup>(</sup>٣) إرشاد القلوب، الديلمي، ج١، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

أمانان من عذاب الله، وقد رُفع أحدهما فدونكم الآخر فتمسّكوا به، أمّا الأمان البدي رفع فهو رسول الله في وأمّا الأمان الباقي فالاستغفار؛ قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَاللهُ يَعَذِّبَهُمْ وَاللهُ يَعَذِّبَهُمْ وَاللهُ يَعَذِّبَهُمْ وَاللهُ يَعَذِّبَهُمْ وَاللهُ عَلَى اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغُفِرُونَ ﴾ (۱) ... فه و قد اختص بهذه الكرامة أنّه أمان لأهل الأرض، فرفع الله سبحانه العذاب أي عذاب الاستئصال عن أمّة النبيّ ببركة وجوده بينما كانت الأمم السابقة مهددة ومعذّبة بهذا العذاب.

# ٤ ـ ٥ ـ اتّباعه يوجب محبّة الله ومغفرة الذنوب

﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُون اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ (٢) فالآية القرآنية صريحة بأنّ اتباع النبيّ الله ثمرة عظيمة وكرامة اختصه الله بها ألا وهي محبّة الله للعبد الّذي يتبع النبيّ في والله إذا أحبّ عبداً قرّبه منه وأدخله الجنّة، ولا يدخل الجنّة مذنب وصاحب ذنوب، لذلك يترتّب على هذه المحبّة أن يغفر الله سبحانه ذنوب العبد أيضاً وهذه كرامة أخرى للنبيّ

ومن الطبيعي جدّاً أنّ الحبّ لا بدّ أن يستتبع عملاً «إنّ المحبّ لمن يحبّ مطيع».

# ٦- اتّباعه هداية ورشاد

﴿ قُلُ يَ اَنَّا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِى لَهُ، مُلْكُ السَّمَوَتِ
وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ يُحْي وَيُمِيثُ فَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِ ٱلْأُمِّيِ ٱلَّذِى يُؤْمِثُ
بِاللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَهُ تَدُونَ ﴾ (٢).

إنّ اتباع النبيّ الله ثمرة على صعيد الهداية للإنسان وهو ما يرتبط بحياة الإنسان المتبّع للنبيّ الله على النبيّ الله النبي النبيّ الله النبيّ النبيّ الله الله النبيّ الله النبي

<sup>(</sup>١) سورة الانفال، الآية: ٣٣. نهج البلاغة، ج ٤، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٨.

## ٧. واسطة في المغفرة

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهُ وَلَوَ أَنَّهُمْ إِذَ ظَلَمُواْ اللَّهُ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا أَنفُسَهُمْ جَاءَوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ (١). إنّ هـذه الآيـة تشير إلـي أنّ الاستغفار بالنسبة إلـي المنافقين ـ سواء استغفر لهم الرسول في أم لا ـ لم يكن ليجديهم نفعاً:

﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِ مَ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُ مَ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرٌ لَهُمْ لَن يَغْفِر اللهُ لَهُمْ إِنَّ الله لا الله عزّ وجلّ يَهُدِى اللهُ عَندار إلى الله عزّ وجلّ وطلب المغفرة والرضوان منه ليتوب على العاصي ويعفوعن سوء صنيعه، وهذا المعنى يلحق المؤمنين الذين عملوا السوء بجهالة ثمّ ندموا عن قريب فاعتذروا إلى الله ليتوب عليهم بالمغفرة، فكانت كرامة النبيّ أنّه واسطة للمغفرة لهؤلاء المؤمنين المذنبين، فيعطف عليهم تحنّناً وإشفاقاً ويستغفر لهم الله وعندها تظهر كرامة هذا النبيّ العظيم فيغفر الله لهم.

# ٨. الوسيلة إلى الله سبحانه

روى الشيخ الطوسي أنّه يُستحبّ إذا سمع المؤذّن يؤذّن أن يقول: «.... اللهم ربّ هذه الدعوة التامّة والصلاة القائمة آت محمّداً الوسيلة والشفاعة والفضيلة وارزقه المقام المحمود الّذي وعدته....»(٢).

وفي حديث عن رسول الله الله أنّه قال: «نحن الوسيلة إلى الله والوصلة إلى رضوان الله»(٤).

وفي هذا المضمون روايات عديدة تشير إلى أنّ النبيّ الأكرم الله أُختص بكرامة

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) المبسوط، الشيخ الطوسى، ج ١، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٤) مستدرك سفينة البحار، على النمازي الشاهرودي، ص ٣٠٤.

من الله هووأهل بيته عَلَيْ ألا وهي أنّهم كانوا الوسيلة إليه سبحانه، فهم الهادون إلى ه والدّالّون عليه والمرشدون إلى سبيله. وقد أمرنا الله سبحانه وتعالى في كتابه أن نبتغي الوسيلة إليه بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَٱبۡتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمُ تُفَلِحُونَ ﴾ (١).

# ٩. طاعتهُ مقرونة بطاعة الله

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَلا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُورُ ﴿ (٢) وكذلك في سورة التغابن الآية ١٢، وسورة النساء الآية، ٩٥، وسورة المائدة الآية، ٩٢، وسورة النور، الآية ٥٤.

نلاحظ أنّه سبحانه قرن بين طاعته وطاعة النبيّ وهذه كرامة أخرى يُفهم من خلالها أنّ من أراد التقرُّب إلى الله تعالى عليه أن يتقرّب بالنبيّ ولا فرق بين طاعة الله وطاعة النبيّ فطاعته طاعة الله وغضبه غضب الله، وأذيّته أذى الله، وبذلك تُمثّل هذه الكرامة في وجوده المقدّس أنّه المعيار والميزان في الأرض لمعرفة رضا الله سبحانه.

# ١٠ـ حكمه حكم الله

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ إِن كُنهُم تُوَقِّمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱحْسَنُ تَأُوبِيلًا ﴾ (١). ومن الواضح أنّ العطف بحرف الواويفيد - كما قال أهل اللغة - التشريك في الحكم والمعنى: فردوه أي النزاع إلى الله والرسول فالله والرسول مشتركان معاً في الحكم، فأيتهما يحكم يكون الحقق والصواب، وهذا يعني أنّ حكمه هو حكم الله، وقضاء فضاء الله سبحانه، وهذه من أعظم الكرامات الّتي أختصه الله بها.

سورة المائدة، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٥٩.

# ١١- خطاب الله له

فنلاحظ أنّ الله سبحانه وتعالى كلّما أراد أن يُنادي النبيّ الأكرم في ناداه بخطاب يا أيّها النبيّ أو يا أيّها الرسول ولم يناده باسمه أبداً في القرآن الكريم، بينما نجد هذه الكرامة غير ظاهرة مع سائر الأنبياء حيث ناداهم سبحانه بأسمائهم، يا آدم، يا نوح، يا موسى، يا عيسى، يا إبراهيم.... وهكذا.

#### ١٢ـ الشفاعة

عن الإمام الباقر عَلَيْ أَنَّه قال: قال رسول الله الله النَّم شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي (٢).

وفي رواية يُوضّح فيها الإمام الصادق عَلَيْ كيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر، حيث سأله ابن أبي عمير: يا بن رسول الله كيف تكون الشفاعة لأهل الكبائر والله تعالى يقول: ﴿وَلَا يَشَفَعُونَ ﴾ (٤) فقال عَلَيْ : «يا يقول: ﴿وَلَا يَشَفَعُونَ ﴾ (٤) فقال عَلَيْ : «يا أحمد ما من مؤمن يذنب ذنباً إلّا ساءه ذلك وندم عليه، وقد قال رسول الله عليه :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٥ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، الحر العاملي، ج ١٥، ص ٣٣٤ ح ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٢٨.

كفى بالندم توبة، وقال عَلَيْ : «من سرّته حسنته وساءته سيّئته فهو مؤمن، فمن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن ولم تجب الشفاعة له. إلى أن قال: قال النبيّ النبيّ الله على دنب مع الاستغفار ولا صغير مع الإصرار»(۱).

والشفاعة لهذه الفئة من الناس مختصّة بالنبيّ الأكرم الله فهي كرامة عظيمة اختصّه الله بها.

ومن الطبيعي جدّاً أنّ لشفاعة النبيّ وأهل البيت عَلَيْتُ شروطاً لا بدّ من توفّرها في العبد، فلا ينبغي الاعتماد على الشفاعة فقط، وليس المقام للحديث عن هذه الشروط.

## وفي الختام

هذه بعض كرامات رسول الله وكفى بواحدة فقط أن تخلّد صاحبها في الدنيا والآخرة، وتجعله محترماً مصاناً لدى عامّة الناس، لكن لا يُدرك الناس عظمة هذا النبيّ الكريم، ولا فضله ولا حقيقة واحدة من كراماته. وهو في رغم كلّ خصائصه وشمائله وقدرته وولايته وقربه من الله سبحانه يتحمّل الأذى حيّاً وميتاً، فقد قالها وكأنّه «أرواحنا فداه» ما زال يردّدها «ما أوذي نبيّ مثل ما أوذيت».



# أبو طالب والنبيّ

روى أبوسعيد الواعظ في كتاب شرف المصطفى أنّه لمّا حضرت عبد المطلب الوفاة دعا ابنه أبا طالب فقال له: يا بنيّ قد علمت شدّة حبّي لمحمّد ووجدي به أنظر كيف تحفظني فيه؟ قال أبو طالب: يا أبه لا توصني بمحمّد فإنّه ابني وابن

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة، الحر العاملي، ج ١٥، ص ٣٣٥، ح ١١.

أخي، فلمّا توفّي عبد المطلب كان أبو طالب يؤثره بالنفقة والكسوة على نفسه وعلى جميع أهله. وعن ابن عباس قال أبو طالب لأخيه: يا عبّاس أخبرك عن محمّد إنّي ضممته فلمّا أفارقه ساعة من ليل أو نهار فلم أأتمن أحداً حتّى نوّمته في فراشي فأمرته أن يخلع ثيابه وينام معي فرأيت في وجهه الكراهية فقال:

يا عمّاه اصرف بوجهك عنّي حتّى أخلع ثيابي وأدخل فراشي، فقلت له: ولم ذاك؟ فقال: لا ينبغي لأحد أن ينظر إلى جسدي فتعجّبت من قوله وصرفت بصري عنه حتّى دخل فراشه فإذا دخلت أنا الفراش إذا بينه وبيني ثوب والله ما أدخلته في فراشي فأمسه فإذا هو ألين ثوب ثمّ شممته كأنّه غمس في مسك، وكنت إذا أصبحت فقدته فكان هذا دأبي ودأبه، وكنت كثيراً ما أفتقده في فراشي فإذا قمت لأطلبه بادرني من فراشي، ها أنا ذا يا عمّ فارجع إلى مكانك.

وكان النبيّ في أبي زمزم فيشرب منها شربة فربما عرض عليه أبو طالب الغدا فيقول لا أريده أنا شبعان. وكان أبو طالب إذا أراد أن يعشي أولاده أو يغدّيهم يقول كما أنتم حتّى يحضر ابني، فيأتي رسول الله فيأكل معهم فيبقى الطعام. وروى القاضي المعتمد في تفسيره قال أبو طالب: لقد كنت كثيراً ما أسمع منه إذا ذهب من الليل كلاماً يعجبني وكنّا لا نُسمّي على الطعام ولا على الشراب حتّى سمعته يقول: بسم الله الأحد، ثمّ يأكل فإذا فرغ من طعامه قال: الحمد لله كثيراً. فتعجّبت منه وكنت ربما أتيت غفلة فأرى من لدن رأسه نوراً ممدوداً قد بلغ السماء ثمّ لم أر منه كذبة قطّ ولا جاهلية قطّ ولا رأيته يضحك في غير موضع الضحك ولا مع الصبيان في لعب ولا التفت إليهم وكانت الوحدة أحبّ إليه (۱).

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ج١، ص ٣٥.



# الأدب مع رسول الله ﴿

يقول الله تعالى في محكم كتابه.

﴿إِنَّاۤ أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ ﴾ لِتُوَّمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾ (ا)

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآيتان: ٨.٩.

#### تمهيد

إنّ الإسلام العظيم دعا في كثير من تعاليمه إلى حسن الأدب والتعامل، مع الله تعالى ومع أنبيائه على الله على عام. وكلّما ازداد مقام الإنسان وارتفعت درجته عند الله تعالى كلّما ازدادت الآداب ودرجة الاحترام تجاهه.

ولا شك أنّ مقام رسول الله عظيم وجليل، وخدماته العظيمة للإنسانية جمعاء قد اعترف بها كثير من منصفي العالم الغربي، ولا ينكر عظمة النبيّ الله كلّ جاهل أومريض قلب يعرف الحقّ وينكره.

وقد دأب الناس على احترام قياداتهم والتأدّب معهم مزيد تأدُّب، لما أدّوه من خدمات وجهد في سبيل مجتمعاتهم.

ونحن ذاكرون بعض الآداب مع الرسول الأعظم الله قائدنا ومقتدانا الله ي له كلّ الأدب والاحترام والتبجيل.

### ١ - أدب المحبّة

وذلك بمحبّته الله أكثر من كلّ متعلّقاتنا وحتّى أكثر من أنفسنا، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاۤ وَكُمْ وَأَبْنَآ وُحَمَّمُ وَأَزُواَجُكُم وَأَزُواَجُكُم وَأَنُواكُم وَأَمُوالُ اَقَتَرَفَتُمُوهَا وَتَجَدَرَةٌ

تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضُوْنَهَا آخَبَ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِكُ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴿(١).

وعن رسول الله: «لا يؤمن عبد حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه، ويكون عترتي أحبّ إليه من عترته، ويكون أهلي أحبّ إليه من أهله، ويكون ذاتي أحبّ إليه من ذاته».  $(\Upsilon)$ 

وهذا الحديث يشير إلى ضرورة حبّ أهل البيت عَيْدٌ، فمن يحبّ رسول الله الله عليه أن يحبّ أهل بيته عليه أن يحبّ أهل بيته عَلِيدٌ وإلّا لا يكون محبّاً للرسول الله الله الله عليه أن يحبّ أهل بيته

# ٢- أدب الأتباع

وذلك بتحقيق تعاليم رسول الله عمليّاً فلا يكفي ادّعاء الحبّ القلبي، لأنّ حقيقة الحبّ يعنى العمل بتعاليم من تحبّ.

قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيثُ ﴾ (٢).

روي عن رسول الله أنّه قال، حرصاً منه على اتّباع أمّته له واستقامتها: «شيّبتني سورة هود»(٤).

ونقل عن ابن عباس في تفسير الحديث الشريف - آنف الذكر - أنّه ما نزل على رسول الله على أمُرَتَ وَمَن تَابَ رسول الله على أَمُرَتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾.

كما نُقل عن بعض المفسّرين أنّ أحد العلماء رأى رسول الله في المنام فسأله عن سبب ما نُقل عنه من قوله: «شيّبتني سورة هود» أهو ما سلف من الأمم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج١٧، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين، ج٢، ص ٣٣٤.

السابقة وهلاكها؟ فبيّن له الله أنّ سببه آية: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَّا أُمِرْتَ ﴾ (١)(١).

فرسول الله لا شكّ في استقامته ولكن ما كان يهمّه هو اتّباع أتباعه له واستقامتهم على طريقه.

فلنكن حريصين على قلب رسول الله وعدم أذيّته وذلك باتباعه والاستقامة في طريق ذات الشوكة.

#### ٣- أدب الصلاة عليه

وذلك بالصلاة عليه عند ذكره، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْ كَنَهُ، يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٢).

ونلاحظ في الآية الكريمة أنّ الله تعالى ابتدأ بالصلاة على النبيّ ثمّ الملائكة وبعد ذلك أمر المؤمنين أن يُصلّوا عليه، وهذا ما يدلّ على أهميّة هذا الأدب وإلى أيّ مستوى رفيع قد وصل، إلى حدّ أنّ الله تعالى بعظمته وعزّته وجلاله والملائكة بمقامهم قاموا بفعل هذا الأدب.

وعن رسول الله على أن قوماً من أصحابه سألوه عند نزول هذه الآية عليه فقالوا: يا رسول الله، قد علمنا كيف نُسلّم عليك، فكيف نُصلّي عليك؟ فقال: «تقولون: اللهم صلّ على محمّد وعلى آل محمّد كما صلّيت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنّك حميد مجيد» (1).

فبيّن رسول الله على أنّ الصلاة عليه الّتي افترض الله عزّ وجلّ عليهم أن يصلّوها عليه، ملازمة للصلاة على أهل بيته على أهل بيته

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) روح المعانى، ج٢، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٤) دعائم الإسلام، القاضى النعمان المغربي، ج،١ ص٢٩.

عن الإمام أبي عبد الله عَلَيَّةُ قال: «سمع أبي رجلاً متعلقاً بالبيت وهو يقول: اللهم صلً على محمد، فقال له أبي: يا عبد الله لا تبترها لا تظلمنا حقّنا قل: اللهم صلً على محمد وأهل بيته» (٢).

وقد دعانا الإمام علي النه إلى الإكثار من الصلاة على النبي وآله: «نحمده بالحمد الّذي ارتضاه من خلقه وأوجب قبوله على نفسه وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، شهادتان ترفعان القول وتضاعفان العمل، خفّ ميزان ترفعان منه وثقل ميزان توضعان فيه وبهما الفوز بالجنّة والنجاة من النار والجواز على الصراط وبالشهادة تدخلون الجنّة وبالصلاة تنالون الرحمة، أكثروا من الصلاة على نبيّكم: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلَيْ كَا مُنُوا صَلُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴿ ... وَمَا اللهُ اللهُ وَمَلَيْ اللهُ ال

## ٤-٥- أدب الاحترام والدفاع

وذك باحترام الرسول وتوقيره والدفاع عنه، يقول سبحانه: ﴿إِنَّاۤ أَرْسَلْنَكَ شَهُدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهُ دَاوَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ لَ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾ (٥).

كلمة «تعزّروه» مشتقة من مادة عزر، وهو في الأصل يعني «المنع» ثمّ توسّعوا فيه فأطلق على كلّ دفاع ونصرة وإعانة للشخص في مقابل أعدائه.

<sup>(</sup>١) الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، ج٨، ص٤٦٥، رواه عن ابن حجر في صواعقه.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج٢، ص٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج٨، ص١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح، الآيتان: ٨ ـ ٩.

وكلمة «توقروه» مشتقة من مادة توقير، وجذورها «الوقر» ومعناها الثقل. فيكون معنى التوقير هنا التعظيم والتكريم والاحترام.

## ٦-٧- أدب عدم التقدّم على النبيّ ﴿ وخفض الصوت

وقد نهى الله تعالى عن أفعال فيها عدم احترام لرسول الله ، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ يَنَ اَمَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِةٍ وَالنَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ وَتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ يَنَ اَمَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ اَصُوتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلَا بَعَهُرُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَمْلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللّهُ إِنّ اللّهِ عَنْ وَرَاعَ اللّهِ عَمْلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ صَبُرُواْ إِنّا لَلْهُمْ مَا لَكُونَ اللّهُ عَلْورَا لَكُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ صَبُرُواْ الللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَنُ وَرَاءَ اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ فَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ وَحِيمُ فَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَفُورٌ وَحِيمُ فَاللّهُ عَنُونُ اللّهُ عَنُونُ اللّهُ عَنُونُ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْكُونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْونَ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

ففي الآيات ذكر ثلاثة آداب:

أ - عدم التقدُّم على الله ورسوله: والمراد من عدم التقدُّم بين يدي الله ورسوله هو أن لا يُقترح عليهما في الأمور، وترك العجلة والإسراع أمام أمر الله ورسوله.

إنّ مسؤولية انضباط السائرين إزاء القادة وخاصة إزاء القادة الإلهيين تقتضي ألّا يتقدّموا عليهم في أيّ عمل وقول ولا يعجل أحد عندهم.

ب- عدم رفع الصوت عند رسول الله عند جعل الله سبحانه رفع الصوت عند مسبباً من أسباب حبط العمل، وينبغي العلم أنّ هذا الأدب يجب التأدّب به في حياة النبيّ في وبعد مماته ويكون هذا الأدب بعد مماته بألّا يرفع المرء صوته عند زيارة قبره الشريف مثلاً.

ج- عدم الجهر بالقول عند مخاطبته الله التكلم معه احتراماً له.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآيات: ١.٥.

#### ٨- أدب المناداة

وقال تعالى تأكيداً على احترام رسول الله: ﴿ لَا تَجْعَلُواْ دُعَآ اَلْرَسُولِ بَيْنَكُمْ لَكُونَ وَعَالَهُ اللهُ عَمَالُهُ مِنكُمْ لِوَاذاً فَلْيَحْذَرِ اللَّهِ اللهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَا اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

فه ذا يعني أنّه عندما تدعون النبيّ فينبغي أن تدعوه بأدب واحترام يليق بمنزلته، وليس كما تدعون بعضكم بعضاً.

وسبب نزول هذه الآية يكمن في أنّ جماعة من المسلمين لم يتعلّموا - بعد - الآداب الإسلامية في التعامل مع الرسول في ، فكانوا ينادونه في بعبارة: يا محمّد لوهذا لا يليق بنداء قائد إلهى كبير.

وتستهدف الآية تعليم الناس أن يدعوا الرسول بعبارات رزينة وبأسلوب مؤدّب، كأن يدعوه رسول الله، أو نبيّ الله أو نبيّ الرحمة أو خاتم النبيّين أو سيّد المرسلين. فحريّ بالمؤمن إن سمع هذا أن يتأدّب بهذا الأدب فلا يذكر اسم نبيّه الله ومقروناً بكلمة رسول الله أو نبيّ الله وأمثال ذلك.

اللهمّ زدنا محبّة لرسولك وأهل بيته الأطهار.

اللهم زدنا اتباعاً لتعاليم رسولك وأهل بيته الأطهار.

اللهم زدنا توقيراً وتعزيراً لرسولك وأهل بيته الأطهار.

اللهم صلِّ على محمّد رسولك وعلى آله الأطهار وعلى جميع الأنبياء والمرسلين.

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٦٣.



## ثمرة الجدال بالتي هي أحسن

في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّما اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا ﴾ نزلت في وفد تميم وهم عطارد بن حاجب بن زرارة في أشراف من بني تميم، منهم الأقرع بن حابس، والزبرقان بن بدر، وعمرو بن الأهتم، وقيس بن عاصم في وفد عظيم، فلمّا دخلوا المسجد نادوا رسول الله في من وراء الحجرات أن اخرج إلينا يا محمّد، فآذى ذلك رسول الله في ، فخرج إليهم فقالوا: جئناك لنفاخرك، فأذن لشاعرنا وخطيبنا، قال: أذنت، فقام عطارد بن حاجب وقال: الحمد لله الّذي جعلنا ملوكاً الّذي له الفضل علينا، والّذي وهب لنا أموالاً عظاماً نفعل بها المعروف، وجعلنا أعز أهل المشرق، وأكثر عدداً وعدّة، فمن مثلنا في الناس؟فمن فاخرنا فليعد مثل ما عددنا، ولو شئنا لأكثرنا من الكلام، ولكنّا نستحيي من الإكثار.

ثمّ جلس، فقال رسول الله الثابت بن قيس بن شماس: قم فأجبه، فقام فقال: الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض خلقة، وقضى فيه أمره، ووسع كرسيه علمه، ولم يكن شيء قطّ إلّا من فضله، ثمّ كان من فضله، أن جعلنا ملوكاً، واصطفى من خير خلقه رسولا أكرمه نسباً، وأصدقه حديثاً، وأفضله حسباً، فأنزل عليه كتاباً وائتمنه على خلقه، فكان خيرة الله على العالمين، ثمّ دعا الناس إلى الإيمان بالله فآمن به المهاجرون من قومه، وذوو رحمه، أكرم الناس أحساباً، وأحسنهم وجوهاً، فكان وردؤه، نقاتل الناس حتّى يؤمنوا، فمن آمن بالله ورسوله منع ماله ودمه، ومن نكث جاهدناه في الله أبداً، وكان قتله علينا يسيراً، أقول: هذا وأستغفر الله للمؤمنين والمؤمنات، والسلام عليكم.

ثمّ قام الزبرقان بن بدر ينشد وأجابه حسان بن ثابت، فلما فرغ حسان من قوله قال الأقرع: إنّ هذا الرجل خطيبه أخطب من خطيبنا، وشاعره أشعر من شاعرنا، وأصواتهم أعلى من أصواتنا، فلمّا فرغوا أجازهم رسول الله في فأحسن جوائزهم وأسلموا(۱).

<sup>(</sup>١) بحار الانوار، ج١٧، ص٢١-٢٢.

# الإساءات المعنويّة إلى النبيّ

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآيات: ٩٩.٩٤.

#### تمهيد

الصراع بين الحقّ والباطل أزليّ، وسيستمرّ حتّى يـأذن الله تعالى بإظهار أمره: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آرُسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُ كَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلّهِ وَلَوْ كَرِهُ ٱللّهُ أَن يُحِقّ الْحَقّ بِكَلِمَتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ وَلُو كَرِهُ ٱللّهُ أَن يُحِقّ الْحَقّ بِكَلِمَتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَفِرِينَ ﴾ (١) ، ﴿ وَيُرِيدُ ٱللّهُ أَن يُحِقّ الْحَقّ بِكَلِمَتِهِ وَيَقْطَعُ دَابِرَ الْكَفِرِينَ ﴾ (١) ، فل بدّ من مجيء الحقّ وزهوق الباطل: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَطِلُ أَنِ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴾ (١) ، ﴿ بَلُ نَقْذِفُ بِٱلْحِقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ, فَإِذَا هُو زَاهِقُ ﴾ (١) .

وهدذا الصراع المرير اتخذ أشكالاً عدّة على مرّ العصور، واستخدمت شتّى الطرق والوسائل في مواجهة الحقّ؛ فقد أُسيء إلى الأنبياء والرسل والأئمّة على الطبي والسبياء والرسل والأئمّة على وأستُه ذي بهم وكُذبوا، بل قُتلوا وشُرّدوا، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَأْنِيهِم مِّن نَبِي إِلَّا كَانُوا بِعِدِهِ يَسْتَهُ زِءُونَ ﴾ (٥) وقال تعالى: ﴿ أَفَكُلُم مَ رَسُولُ بِمَا لَا نَهُوكَ ٱنفُسُكُمُ ٱسْتَكْبَرَ مُّمَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف، الآية: ٧.

فَفَرِيقًاكَذَّ بَثُمُ وَفَرِيقًا نَقَنُكُونَ ﴾(١) وقال تعالى: ﴿ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِ مِّن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ عِيسَّتَهْ زِءُونَ ﴾(١).

وأخبر الله تعالى في كتابه كيف أُسيئ إلى أنبيائه ورسله، ولكنّ الله تعالى ينصر رسله على الكافرين، قال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَّهَا لُهُمُ ٱلْغَالِينَ ﴾ (٤).

ونبيّنا محمّد في نال النصيب الأكبر من الإساءة والاستهزاء، سواء من المشركين والكافرين، بل حتّى من المشركين والكافرين، أم من أهل الكتاب، أم من المنافقين والمرتدين، بل حتّى من بعض من يدّعي اتباعه في والإيمان به، وسواء في حياته أم بعد مماته، حتّى قال في هما أوذي نبيّ مثل ما أوذيت (٥).

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓ أَإِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُرُوًّا ﴾ (١)، وقال عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا رَأُوْكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُرُوًّا أَهَلَذَا ٱلَّذِي بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾ (٧).

فما زالت الإساءات تصدر بحقّ النبيّ أمن كلّ حدب وصوب، ولن تنتهي طالما هناك من يُعادي ويحقد على الإسلام ورسوله الأمين وكتابه الكريم، وهنه العداوة قديمة منذ بعثته أوقد بيّن الله تعالى في موارد عديدة من كتابه أنواع وأشكال الإساءة والأذيّة له أن مع بيان عاقبة من استهزأ به فإنّ الله تعالى وعد رسله عموماً ونبيّه الأكرم خصوصاً بالانتقام والكفاية ممّن استهزأ به، وهذا غير محصور بحياته أن بل ماض إلى يوم القيامة،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٣٩، ص٥٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الفرقان، الآية: ٤١.

مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ (١)، ولقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۗ ﴾ (٢).

ولا يخفى أنّ الله تعالى لا ينصر نبيّه في بالغيب فقط، بل بتوسّط التكليف بوجوب النصرة، فلا يصحّ التعذّر بالغيب والسلطنة الإلهيّة، لعدم النصرة على قاعدة أنّ للبيت ربّ يحميه، كما يمكن أن يصدر عن بعض ضعاف النفوس والمتخاذلين عن للبيت ربّ يحميه، كما يمكن أن يصدر عن بعض ضعاف النفوس والمتخاذلين عن نصرة دين الله تعالى ونبيّه في وكتابه، قال تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا إِلَّبِيّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللهُ تعالى ونبيّه في وكتابه، قال تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا إِلَّبِيّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللهُ وَالْمِيزَانَ لِيقُومَ النّاسُ بِالقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْعَدِيدَ فِيهِ بأسُ شَدِيدٌ وَمَننَفِعُ لِلنّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَصُرُهُ، وَرُسُلَهُ, بِالْغَيْبُ إِنَّ اللهَ قَوِيُّ عَزِيزٌ ﴾ (١٠). وقال عذ وجلّ: ﴿ لِتُومِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُووِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحُرَةً وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُووِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحُرَةً وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُووِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحُرَةً وَاللّهَ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُووَّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحُرَةً وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَلَا تعالى: ﴿ إِلّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَيْعُونُ وَلَيْسُولُونَ وَلُلّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَهُ الللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَعَالَى وَلَا لَهُ وَلُولُ وَلُلُهُ وَلُولُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْلُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُولُ وَلُولُ وَلُولُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلُولُ وَلَا لَهُ وَلُولُ وَلَا لَه

# الوسائل الّتي حورب بها النبيّ 🍰

نشير إلى بعض الإساءات الّتي صدرت من المشركين والمنافقين في حياته في الشير إلى بعض الإساءات الله عن نبيّه في الأساءات الله تعالى دافع عن نبيّه في الله ويمكن تقسيم هذه الإساءات الله إساءات ماديّة.

### الإساءات المعنوية

#### ١- الاتهام بالسحر والشعوذة

فمن تلك الإساءات اتهامه بالسحر، قال الله تعالى في مقام الاحتجاج: ﴿أَفَسِحْرُ هَالَ اللهُ تعالى في مقام الاحتجاج: ﴿أَفَسِحْرُ

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الطور، الآية ١٥.

فعن الإمام أبي عبد الله على المنافي البية عشر رجلاً أصحاب العقبة لليلة أربعة عشر من ذي الحجة، فقالوا للنبي الله النبي الله أربعة عشر من ذي الحجة، فقالوا للنبي الله النبي الله فقالوا إن يكن لك عند ربك في ليلتك هذه وقال النبي الله عالي الله عند رفاه الله عند رفاه الله عند رفاه الله يقرؤك السلام ويقول لك: إني قد أمرت كلّ شيء بطاعتك، فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطعتين، فانقطع قطعتين فسجد النبي الله وسجد النبي الله وسجد النبي الله وسجد النبي الله والمناه ورفعوا رؤسهم، ثمّ قالوا يعود كما كان فعاد كما كان، فقالوا ينشق رأسه فأمره فانشق فسجد النبي الله وسجد شيعتنا، وفع النبي الله وسجد شيعتنا، فقالوا ينشق رأسه فأمره فانشق فسجد النبي الله وسجد شيعتنا، فقالوا يناه ورفعوا رؤسهم النبي الله والمعمد الله والمناه فأمره فانشق فسجد النبي الله والمناه ما رأوا في هذه الليلة فإنّ يكونوا رأوا مثل ما رأينا علمنا أنّه من ربّك وإن لم يروا مثل ما رأينا علمنا أنّه سحر سحرتنا به، فأنزل الله اقتربت الساعة إلى آخر السورة (\*).

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآيتان: ١ و٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج٢، ص٣٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر، الآيتان: ٢٤ و ٢٥.

قال: ما هو شعر ولكنّه كلام الله الّذي ارتضاه لملائكته وأنبيائه، فقال: أتل على منه شيئاً، فقرأ رسول الله عم السجدة فلما بلغ قوله ﴿ فَإِنَ أَعْرَضُوا ﴾ (() - يا محمّد - أعني قريشاً - ﴿ فَقُلُ ﴾ لهم ﴿ أَنذَرَتُكُو صَعِقَةً مِثَلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَتَمُودَ ﴾ (()) قال: فاقشعر الوليد وقامت كلّ شعرة في رأسه ولحيته ومرّ إلى بيته ولم يرجع إلى قريش من ذلك، فمشوا إلى أبي جهل فقالوا: يا أبا الحكم إنّ أبا عبد شمس صبا إلى دين محمّد أما تراه لم يرجع الينا، فغدا أبو جهل فقال له: يا عم نكست رؤوسنا وفضحتنا وأشمت بنا عدونا وصبوت إلى دين محمّد، فقال نه أبو جهل: إلى دينه ولكنّي سمعت منه كلاماً صعباً تقشعر منه الجلود، فقال له أبو جهل: أخطب هو؟، قال: لا إنّ الخطب كلام متصل وهذا كلام منثور ولا يشبه بعضه بعضا قال: أفشعر هو؟، قال: لا أما إنّي قد سمعت أشعار العرب بسيطها ومديدها ورمنها ورجزها وما هو بشعر، قال فما هو؟، قال: دعني أفكر فيه، فلمًا كان من الغد قالوا يا أبا عبد شمس ما تقول فيما قلناه؟، قال: قولوا هو سحر فإنّه أخن بقلوب الناس» (()).

## ٢- الاتهام بالجنون والشعر

قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِنَا لَتَارِكُوا ءَالِهَتِنَا لِشَاعِ ِ تَجَنُونِ ﴿ آ بَا بَا عَلَا بِاللهِ وَصَدَقَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٤) ، قال في الميزان: «رموه ﴿ بالشعر والجنون وفيه رمي لكتاب الله بكونه شعراً ومن هفوات الجنون، فرد عليهم بأنّ ما جاء به حقّ، وفيه تصديق الرسل السابقين فليس بباطل من القول كالشعر وهفوة الجنون وليس ببدع غير مسبوق في معناه ، (٥).

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٢، ص٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآيتان: ٣٦-٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة التكوير، الآية: ٢٢.

وقال تعالى: ﴿وَمَاصَاحِبُكُمُ بِمَجَنُونِ ﴾ (١)، وفي التعبير عنه ﷺ بقوله: «صاحبكم تكذيب لهم في رميهم له بالجنون وتنزيه لساحته - كما قيل - ففيه إيماء إلى أنّه صاحبكم لبث بينكم معاشراً لكم طول عمره، وأنتم أعرف به قد وجدتّموه على كمال من العقل ورزانة من الرأي وصدق من القول، ومن هذه صفته لا يُرمى بالجنون» (٢).

وقالوا عن كلام الله تعالى: ﴿ بَكِ اَفْتَرَكُهُ بَلُ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ أُمَّ يَقُولُونَ شَاعِرٌ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ أُمَّ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّلُ فَرُرَضُ بِهِ وَرَبُ اَلْمَنُونِ ﴿ آَلَ مَنُونِ ﴿ ثَلَ قُلُ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُمُ مِّرَ اَلْمُتَرَبِّصِينَ ﴾ (٤) فأجابهم الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ ﴿ ثَلُ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَا نُؤُمِنُونَ ﴿ اللهُ وَلَا عَلَمَ مِنَ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ ا

## ٣- الاتهام بالضلال والغواية والنطق عن الهوى

روي عن أبي عبد الله عَلَيْ : «لمّا أوقف رسول الله عَلَيْ أمير المؤمنين عَلَيْ الله على عبد الله على ا

﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۚ ۚ مَا ضَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ ۚ ۚ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۚ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىُ يُوحَىٰ ﴾ (٦) » (٧) .

#### ٤- التعيير بعدم العقب

وممّا عُيّر نبينا على به هو عدم العقب الذكر، ممّا كان يشكّل نقص في العرف

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآية:٢٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٢٠، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الطور، الآيتان: ٣٠ و٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة الحاقة، الآيات: ٤٠ ـ ٤٣ .

<sup>(</sup>٦) سورة النجم، الآيات: ١ ـ ٤.

<sup>(</sup>۷) تفسیر البرهان، ج۵، ص۱۸۸.

الجاهليّ، فقد دخل رسول الله الله المسجد وفيه عمرو بن العاص والحكم بن أبي العاص قال عمرو: «يا أبا الأبتر! وكان الرجل في الجاهليّة إذا لم يكن له ولد سمّي أبتر، ثمّ قال عمرو: إنّي لأشنأ محمّداً أي أبغضه فأنزل الله على رسوله الله إنّا أعُطَيْنَك الله على رسوله الله على رسوله الله على ألم ولا تسبّ أن الله عمرو بن العاص ﴿ هُو اللهُ اللهُ عني لا دين له ولا نسب (٢).

#### ٥- التكذيب بالرسالة والنبوة

يقول تعالى: ﴿ وَيَلُّ يَوْمَ إِذِ اللَّهُ كَذِبِينَ ﴿ اللَّذِينَ يَكَذِبُونَ سِوْمِ اللَّذِينِ ﴿ اللَّهُ وَمَا يُكَذِبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴿ اللَّهِ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهُ وَايَنْنَا قَالَ أَسْطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ اللَّهِ كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِم مَّا كَانُواْ كُلُ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ لَكَ كُنَّهُم عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِذِ لَتَحْجُوبُونَ ﴿ اللَّهُ مُ إِنَّهُمْ لَصَالُواْ ٱلْجَحِيمِ ﴿ اللَّهُ مُ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِذِ لَكَحْجُوبُونَ ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُعْلِمُ الللللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

## ٦- التعيير بالأتباع

#### ٧- إساءة المنافقين

ولعل هذا النوع من الإساءة كانت أشد على رسول الله وعلى أهل بيته

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر، الآيات: ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكوثر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمّي، ج٢، ص٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين، الآيات: ١٠ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنفال، الآية: ٦٤.

والمخلصين من صحابته، لكونها تنخر من داخل البيئة الحاضنة للإسلام، فكانوا يثيرون الفتن وينشرون الشائعات، ويساندون اليهود ويخوّنون النبيّ وقد كشف زيفهم ونفاقهم وأخبر الله عنهم في كتابه في وقائع متعدّدة:

منها أنهم كانوا ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوّاْ ءَامَنّا وَإِذَا خَلُواْ إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوّاْ إِنّا مَعَكُمْ إِنّمَا غَنُ مُسْتَهْ زِءُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ يَسْتَهُ زِئُ بَهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (()، وعن الإمام الكاظم عَلَيْ الله السته زاء الله تعالى بهم في الدنيا فهو أنه - مع إجرائه إيّاهم على ظاهر أحكام المسلمين، الإظهارهم ما يظهرونه من السمع والطاعة، والموافقة - يأمر رسول الله الله المتعريض لهم حتّى الا يخفي على المخلصين من المراد بذلك التعريض، ويأمر بلعنهم.

وأمّا استهزاؤه بهم في الآخرة فهو أنّ الله عزّ وجلّ إذا أقرّهم في دار اللعنة والهوان وعذّبهم بتلك الألوان العجيبة من العذاب، وأقرّ هؤلاء المؤمنين في الجنان بحضرة محمّد على هؤلاء المستهزئين البعنان بحضرة محمّد الله على هؤلاء المستهزئين اللهائن الذين كانوا يستهزؤن بهم في الدنيا، حتّى يروا ما هم فيه من عجائب اللعائن وبدائع النقمات، فتكون لذّتهم وسرورهم بشماتتهم بهم، كما لذّتهم وسرورهم بنعيمهم في جنّات ربّهم» (٢).

وكانوا يستهزؤون بكلّ ما يأمر به النبيّ ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعَبَأُ ذَالِكَ بَأَنَّهُمْ وَوَرُّ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٢).

﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ - وَرَسُولِهِ - كُنتُمُ تَسَّتَهُ زَءُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآيتان: ١٤ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان، ج١، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٦٥.

### ٨- التكذيب بالنصّ على الإمام عليّ عَلَيْتُلاَ

عن الإمام الباقر عَلَيْ في قوله تعالى ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَمْ زِءِينَ ﴾ (٧): «أعداؤه ومن كان يهزأ بأمير المؤمنين وهم الّذين قالوا هذا صفي محمّد من بين أهله، وكانوا يتغامزون بأمير المؤمنين فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ (٨) .

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المنافقون، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٦) الميزان في تفسير القرآن، ج١٩، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الحجر، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الحجر، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٩) مناقب آل أبى طالب، ابن شهر أشوب، ج٣، ص٨.



# تآمر اليهود على النبيّ 🏥

عن الأصبغ بن نباتة، عن الإمام على عَلَيْ الله قال: «إنّ اليهود أتت امرأة منهم يقال لها عبدة، فقالوا: يا عبدة، قد علمت أنّ محمّداً قد هدّ ركن بني إسرائيل، وهدم اليهوديَّة، وقد غالى الملا من بني إسرائيل بهذا السمِّ له، وهم جاعلون لك جعلاً على أن تسمّيه في هذه الشاة، فعمدت عبدة إلى الشاة فشوتها، ثمّ جمعت الرؤساء في ببتها، وأتت رسول الله ﷺ، فقالت: يا محمّد، قد علمت ما توجب لي من حقّ الجوار ، وقد حضرني رؤساء اليهود فزيّني بأصحابك. فقام رسول الله على ومعه الإمام على علي علي الله وأبو دجانة وأبو أبوب وسهل ابن حنيف وجماعة من المهاجرين، فلمًا دخلوا وأخرجت الشاة، سدّت اليهود آنافها بالصوف، وقاموا على أرجلهم وتوكُّؤوا على عصيّهم، فقال لهم رسول الله الله عليه : اقعدوا، فقالوا: إنّا إذا زارنا نبيّ لم يقعد منّا أحد وكرهنا أن يصل إليه من أنفاسنا ما يتأذّى به. وكذبت اليهود عليها لعنة الله، إنَّما فعلت ذلك مخافة سورة السمّ ودخَّانه، فلمّا وضعت الشاة بين يديه تكلُّمت كتفها، فقالت: مه يا محمّد، لا تأكلني فإنّي مسمومة. فدعا رسول الله على عبدة، فقال لها: ما حملك على ما صنعت ! فقالت: قلت: إن كان نبيّاً لم يضرّه، وإن كان كاذباً أو ساحراً أرحت قومي منه، فهيط جبرئيل عَلَيَّكُم فقال: السلام بقرئك السلام، ويقول: قلٌ بسم الله الَّذي يسمّيه به كلُّ مؤمن، وبه عزّ كلُّ مؤمن، وبنوره الَّذي أضاءت به السماوات والأرض، وبقدرته التي خضع لها كلّ جبّار عنيد، وانتكس كلّ شيطان مريد من شرّ السمّ والسحر واللمم، باسم العليّ الملك الضرد الّذي لا إله إلّا هو ﴿ وَيُنْزَّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآةٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾(١). فقال النبيُّ ﷺ ذلك، وأمر أصحابه فتكلُّموا به، ثمّ قال: كلوا، ثمّ أمرهم أن يحتجموا (``.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص ٢٩٥.



# الإساءات الماديّة إله النبميّ

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۗ وَإِذَا لَّا يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٦.

#### تمهيد

بعد أن تعرّضنا في الدرس السابق لبعض الإساءات المعنويّة للنبيّ الأكرم التعرّض الآن لبعض الإساءات الماديّة، لنستفيد منها الصبر، وكيف أُوذي النبيّ في النبيّ في ما قدر الأذيّة الّتي نتعرّض لها في جنب ما تعرّض له في الله في التعرّض لها في الله في التعرّض لها في الت

الإساءات الماديّة

#### ١ - قتل المسلمين

لمّا عجزت قريش عن مواجهة النبيّ ألى الله ولم تستطع التخلّص منه بسبب حماية أبي طالب علي الله ولم تستطع الحدّ من عدد المسلمين، عمدت إلى التصفية الجسديّة واستئصالهم ليكونوا عبرة لغيرهم، فكان أوّل شهيد وشهيدة في الإسلام ياسر وسميّة والدا عمّار الصحابيّ الجليل رضي الله عنهم، ولكنّ الثبات على المبدأ والاستعداد للتضحية في سبيله، أظهر قوّة الإسلام في نفوس المسلمين ممّا جعل المتردّدين يقبلون أكثر نحو هذا الدين الجديد.

## ٢- الإخراج من مكَّة والحصار في شعب أبي طالب عَلَيْكُ

قال تعالى: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِرُّ وِنَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ۗ وَإِذَا لَّا

يَلْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(١)، فإنهم عمدوا إلى إخراجه والمسلمين من مكة، ولكن ما لبثوا حتى قتلوا ببدر(٢)، فإنّ من يلجأ إلى الله في الشدائد لا بدّ أن يأتيه بالفرج.

#### ٣- محاولة القتل

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوْ يَقَتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكُ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ عَدما شعرت قريش بحجم الخطر فيما لوالتحق النبيّ في بأصحابه، خاصة بعدما قدَّرت أنّ المدنيّين سيحمونه وينصرونه بعدما بايعوه، فاتخذت قراراً حاسماً بالتخلُّص من النبيّ في قبل فوات الأوان، واستطاعت أن تنتزع قراراً بمشاركة كلِّ قبائل قريش في عمليّة الاغتيال، من أجل أن يتفرّق دمه في القبائل كلّها؛ فلا يعود بإمكان بني هاشم أن يثأروا لدمه، ولكنّ الله تعالى أخبر رسوله في بهذه المؤامرة، وأمره بالخروج ليلاً من مكّة وأن يجعل عليّاً عَلَيّاً عَلَيْ مَا مكة وأن يجعل فخرج رسول الله في إلى غار ثور وبات عليّ عَلَيْ على فراشه تلك الليلة. وعندما اقتح م المشركون دار النبيّ في وجدوا أنفسهم أمام عليّ عَلَيْ ، ونظراً للتضعية الكبرى الّذي قدّمها الإمام عليّ عَلَيْ أَنزل الله تعالى بحقّه قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنّاسِ مَن يَشَرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَالَةً مُرَةً وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

### ٤- الحرب ضدّه

بعد هجرة النبيّ الى المدينة، أقام نواة دولة، ممّا جعل أمر الإسلام ينتشر بين القبائل العربيّة، بعد أن كان محصوراً في قريش، بسبب التعتيم على الدعوى

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّى، ج٢، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٠٧.

الحقّة، فرأى زعماء قريش أن لا مناص إلّا بقمع الإسلام بقوة السلاح والحرب، فصار الصراع عسكريّاً، ولكنّ الله أنزل نصره على نبيّه في قال تعالى:

﴿ أَلَا نُقَانِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُواْ أَيْمَانَهُمْ وَهَكُمُواْ بِإِخْرَاجِ ٱلرَّسُولِ وَهُم بَكُو وَكُمْ أَلَا تُحَفُّواْ بِإِخْرَاجِ ٱلرَّسُولِ وَهُم بَكُو وَكُمْ أَوْلَكُمْ أَلَا لَهُ أَحَقُ أَن تَخْشُوهُ إِن كُنتُم ثُوَّمِنِينَ فَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشُوهُ إِن كُنتُم ثُوَّمِنِينَ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبِهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَصُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صَدُورَ قَوْمِ مُوْمِنِينَ ﴾ (١) ، فحت الله المؤمنين على قتال الذين أخرجوهم والرسول في من بيوتهم، وأن لا يخشونهم، بل يخشون الله فإنّه سينصر النبي في على أيديهم.

وقال تعالى: ﴿ لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٌ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعَجَبَتُكُمُ كَثَرَتُكُمُ فَلَمُ تُغِنِ عَنَكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَيْحَكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ كَثَرَتُكُمُ فَلَمُ تُغِنِ عَنَكُمُ اللّهُ سَكِينَتَهُ, عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَرُ وَلَيْتُم مُّدَبِرِينَ ﴿ ثُمَ أَنزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ, عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَمُ تَرُوهُمَا وَعَذَب اللّهِ مِن الله وأنزل الملائكة ، فمن ينصر الحقّ ورسول الله الله الله الله الله ويعذّب الكافرين.

وقال تعالى: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِمْ اللّهَ قَنْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِمْ اللّهَ قَنْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِمْ اللّهَ وَاللّهُ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِمْ اللّهَ وَلِيمُ اللّهَ مَوْ فَلَ مُوهِ اللّهِ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلْ

#### ٥- محاولة الاغتيال

من الأحداث المُهمَّة الّتي وقعت مع النبيِّ فلال عودته من تبوك محاولة

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآيتان: ٢٥ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآيتان: ١٧ ـ ١٨.

اغتياله، فقد ذكرت المصادر التاريخية أنّه حين وصل الجيش الإسلاميّ إلى العقبة بين المدينة والشام قال : «من شاء منكم أن يأخذ بطن الوادي فإنّه أوسع لكم» فأخذ الناس بطن الوادي وسلك هو طريق العقبة، وكان يقود ناقته عمّار بن ياسر ويسوقها حذيفة بن اليمان، فرأى النبيّ في ضوء القمر فرساناً قد تلتّموا ولحقوا به من ورائه في حركة مُريبة فغضب وصاح بهم وأمر حذيفة أن يضرب وجوه رواحلهم؛ فتملّكهم الرعب وعرفوا بأنّ النبيّ قد علم بما أضمرته نفوسهم بمؤامرتهم، فأسرعوا تاركين العقبة ليُخالِطوا الناس ولا تنكشف هويّتهم.

وطلب حذيفة من الرسول أن يبعث إليهم من يقتلهم بعدما عرفهم من رواحلهم، ولكنّ رسول الرحمة عفا عنهم وأوكل أمرهم إلى الله تعالى (١).

ولو أردنا حصرها الستوعبت مجلّدات، فإنّه حتّى آخر عمره الشريف شهد أقسى الإساءات، من عصيان أمره الله بتجهيز جيش أسامة، والحيلولة دون كتابة الوصية، والتنازع عنده واتهامه في عقله، وغير ذلك.

#### الخاتمة

لقد كشف لنا التاريخ أنّ مخالفي رسول الله الله الذين استهزأوا به وأساءوا إليه، ما كان لهم حجّة بل حجّتهم داحضة، وفي يومنا هذا واستمراراً لإساءات واستهزاء المشركين، يتابع الغربيون هذه المعركة.

فقد عرفوا أنّ الإسلام يملك من قوّة الحجّة، بمعجزته الخالدة القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٢١، ص٢٤٧.

فلم يبق لهم في مواجهة الإسلام ورسوله وكتابه، سوى السبّ والشتم والإساءة، برسوم وأفلام وغير ذلك، وما أساليبهم هذه إلّا لضعف حجّتهم ومنطقهم، فالضعيف هومن يلجأ إلى هذه الأساليب الّتي تؤكّد ضعف وضحالة مرتكزات حضارتهم الماديّة، وهذا أذان بسقوط حضارتهم، وقرب زوالهم وهلاكهم، فإنّه ما تجرّأ قوم على الله واستهزؤوا بأنبيائه عليه إلّا انتقم الله منهم.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدِ ٱسْنُهُ زِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَكَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِدِ عَلَى فَكَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِدِ عَيْسَنَهُ زِءُونَ ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدِ ٱسۡتُهۡزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَأَمَلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذَتُهُمُ ۖ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿ ذَالِكَ جَزَآؤُهُمُ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَالتَّخَذُوّا ءَايَنِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴾ (٢).
وقال تعالى: ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَتِنَا تَحُولِلًا ﴾ (٤).
عسى أن يبصّرنا الله سبحانه وتعالى زوالهم وفناءهم بما آذوا رسوله وأمّة رسوله، وبما تجرّؤوا على الله سبحانه وعلى نبيّه .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٧.



# إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزِئِينَ

أمّا الوليد فكان رسول الله على دعا عليه لما كان يبلغه من إيذائه واستهزائه فقال: «اللّهم أعم بصره وأثكله بولده»، فعمي بصره وقتل ولده ببدر [وكذلك دعا على الأسود بن يغوث والحارث بن طلاطلة] فمر الوليد بن المغيرة برسول الله على الأسود بن يغوث والحارث بن علاطلة] همر الوليد بن المغيرة وهو من و معه جبرئيل عليه فقال جبرئيل: «يا محمّد هذا الوليد بن المغيرة وهو من المستهزءين بك».

قال: «نعم»، وقد كان مرّ برجل من خزاعة وهو يريش نبالاً له فوطأ على بعضها فأصاب عقبه قطعة من ذلك فدميت، فلمّا مرّ بجبرئيل أشار إلى ذلك الموضع فرجع الوليد إلى منزله ونام على سريره وكانت ابنته نائمة أسفل منه فانفجر الموضع الّذي

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآيتان: ٩٤ و ٩٥.

أشار إليه جبرئيل أسفل عقبه فسال منه الدم حتى صار إلى فراش ابنته فانتبهت فقالت الجارية انحل وكاء القربة، قال: ما هذا وكاء القربة ولكنّه دم أبيك فاجمعي لي ولدي و ولد أخي فإنّي ميّت، فجمعتهم فقال لعبد الله بن أبي ربيعة:

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير القميّ، ج١، ص٢٨٠.



# دفاعٌ عن النبيِّ ﴿

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ (١)

﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيتِ نَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾(١)

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٤٠.

#### تمهيد

عندما نتأمّل في العرف القائم بين الناس ومقدّساتهم وفي مختلف المجتمعات نجد بأنّ الجميع يرفضون التدخّل أو المسّ بمقدّساتهم أيّاً كانت هذه المقدّسات عظيمة أو وضيعة بنظر الآخرين، لأنّها تُمثّل الكيان المعنويّ والإيمانيّ لهم، وهذا ما يُبرّر تعظيمها واحترامها والدفاع عنها حتّى الموت وإن كانت شيئاً بسيطاً أو تمثالاً من الخشب أو الحجر أو الخ...

والقدس والقداسة والتقديس في اللغة والكتاب والاستعمال العرفي بمعنى التطهير، والتنزيه عن النقص والعيب، فقد ورد في اللغة العربيّة:

قُدُسَ قدُساً وقُدُساً طَهُر وتبارك، وتقدّس أي تطهّر، والقداسة الطهارة، يقال: قدّس اللهُ فلاناً: طهّره وبارك عليه، والقدوس من أسماء الله الحسنى، أي المنزّم عن كلّ نقص وعيب..، والتقديس: التطهير الإلهيّ الوارد في قوله تعالى:

﴿وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا ﴾(١).

وقد ورد في الكتاب العزيز ما يؤكّد هذا المعنى، قال تعالى ﴿ يَنَقُومِ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ اللّهُ اللّهُ لَكُمُ ... ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٢١.

وقال تعالى: ﴿وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ... ﴿(١)، أي نطهر الأشياء ارتساماً لك، وقيل نقدّسك، أي نصفك بالتقديس (٢).

# المقدّسات في الإسلام والشرائع السماويّة

وتشترك الشرائع السماوية في أصولها ومبانيها، وتتّفق على قداسة هذه الأصول وحرمتها ووجوب الدفاع عنها، ولمّا كانت الرسالة الإسلاميّة هي خاتمة الرسالات، والنبيّ محمّد هو سيّد الرسل وخاتمهم، سنكتفي بتحديد المقدّسات من خلال ما جاء في الشريعة الإسلاميّة وينبغي الالتفات إلى أنّ المقدّسات لا تنحصر في الأصول دائماً، بل قد يكون المسُّ ببعض الفروع أحياناً هتكاً للمقدّسات.

ويمكن تصنيف المقدّسات في الإسلام إلى الأصناف التالية:

١- قداسة الإله (الله تعالى): فيما يتعلّق بذاته وتوحيده سبحانه وصفاته وعدله... الخ.

قال تعالى: ﴿ هُو ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو ٱلْمَاكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّكُمُ ٱلْمُؤْمِنُ اللَّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢). الْمُهَيْمِنُ ٱلْمَايُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

والآيات والروايات والمصنفات كثيرة ومفصّلة في هذا المجال.

٢- قداسة الشريعة والدّين: بمعنى قداسة وخصوصيّة الدّين الإسلامي بكلّيته
 وكيانه الكامل، وأنّه دين إلهيّ من عند الله تعالى.

قال الله تعالى: ﴿... ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا أَ... ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ مِنا أَ... ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر،الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) م.ن، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ١٩.

"- قداسة القرآن الكريم وأنّه كلام الله الموحى إلى نبيّه محمّد الله الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِ تَالَكُ لَا رَبْ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَقِينَ ﴾ (١). ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِللّهَ عِلْمَ الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِ تَلْكُ لَا رَبْ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَقِينَ ﴾ (١). ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلّهَ عَلِي اللّهَ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

3- قداسة الوحي والرسل والأنبياء والأئمة عَيَيْ : فالوحي واسطة بين الله ورسله، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشَلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَكُ وُحِدُ الله ورسله، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِينَ ﴾ (١٠) . ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدُعَامِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنَّ أَبْعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ (٥) .

والأنبياء والرسل الله وبين ذوي النبوّة الّتي هي سفارة بين الله وبين ذوي العقول من عباده وقد بعثهم الله تعالى لله تعالى العقول من عباده وقد بعثهم الله تعالى لهداية البشريّة وتعليمها. قال الله تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكَنْبُ وَٱلْمِيزَابَ لِيقُومَ ٱلنّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴿ (١) ، وقال تعالى: ﴿ ... فَبَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّبِيّانَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ النَّاسُ الْكِنْبَ بِٱلْحَقِ ... ﴾ (٧) .

قدسيّة النبتّ محمّد ﷺ

ونشير فيما يلي إلى بعض نواحي قدسيّة النبيّ محمّد على:

رسول الله خير لنا في حياته ومماته

فقد ورد عن الإمام أبي جعفر عَلَيْسَكُ : «قال رسول الله عن الإمام أبي جعفر عَلَيْسَكُ : «قال رسول الله

سورة البقرة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة فصّلت، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الحديد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.

خيرٌ لكم، فإنّ الله يقول: ﴿ وَمَاكَانَ ٱللّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنتَ فِي مِمْ ﴾ (١)، ومفارقتي إيّاكم خيرٌ لكم، فقالوا يا رسول الله، مقامك بين أظهرنا خيرٌ لنا، فكيف تكون مفارقتك خيراً لنا؟ قال: أمّا أنّ مفارقتي إيّاكم خيرٌ لكم، فإنّ أعمالكم تُعرض عليّ كلّ خميس وإثنين، فما كان من حسنة حمدتُ الله عليها، وما كان من سيّئة استغضرت الله لكم» (١).

# طهارة مولده 🏥

قال الشيخ الطبرسي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَتَقَلُّبُكَ فِي السَّاحِدِينَ ﴾ (٢): ومعناه وتقلُّبك في ألسَّاحِدِينَ ﴾ (الموقي عن وتقلُّبك في أصلاب الموحّدين من نبيّ إلى نبيّ حتّى أخرجك نبيّاً... وهو المرويّ عن الإمام أبي جعفر والإمام أبي عبد الله عَلَيْتَا قالا: «في أصلاب النبيّين، نبيّ بعد نبيّ حتّى أخرجه من صلب أبيه من نكاح غير سفاح من لدن آدم عَلَيْتَا (١)».

علاقته بالله تعالى

# ١- عبادة رسول الله

عن الإمام أبي جعفر على قال: «وكان رسول الله على أطراف أصابع رجليه فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿ طُه اللهُ مَا أَنزَلُنا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾ (٥) (١).

وقد تجلّت عبوديّته في قوله وسلوكه حتّى قال: «قرّة عيني في الصلاة» (\*)، وكان ينتظر وقت الصلاة ويشتـدُّ شوقه للوقوف بين يدي الله تعالى، وكان كثير الدعاء، حتّى قال «الدعاء مخ العبادة» (^).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) القمّى، ج١، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان في تفسير القرآن، ج١٩، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآيتان: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٦) الكافي، ج٢، ص٩٥.

<sup>(</sup>٧) أمالي الطوسي، الشيخ الطوسي، ج٢، ص ١٤١.

<sup>(</sup>٨) المحجّة البيضاء، الفيض الكاشاني، ج٢، ص ٢٨٢.

وعن أبي جعفر علي الله الله الله عند عائشة ليلتها، فقالت: يا رسول الله، لِمَ تتعب نفسك وقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخّر وفقال: يا عائشة ألا أكون عبداً شكوراً (().

# ٢- خوفه من الله تعالى

عن الإمام أبي عبد الله عَلَيَّهُ قال: «ما كان شيء أحبّ إلى رسول الله من أن يظلّ خائفاً جائعاً في الله عزّ وجلّ»(٢).

# هدف بعثته ورسالته

الرحمة بالبشر والتزكية والتربية لهم، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّ عَنَ وَالْمُعِينَ وَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكِمْ مُ الْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةُ ... ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعُكَمِينَ ﴾ (٤).

الأسوة الحسنة وصاحب الخلق العظيم

قال الله تعالى: ﴿ لَّقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ ٱلسَّوَةُ حَسَنَةٌ ﴾ (٥). ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١).

#### خاتم الرسل

قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا آَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّنَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (٧). وقال النبي الله للإمام علي علي علي الله الله من موسى إلّا أنّه لا نبى بعدي».

<sup>(</sup>١) الكافي، ج٢، ص ٩٥.

<sup>(</sup>۲) الكافي، ج٨، ص١٦٣ح١٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٦) سورة القلم، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الأحزاب، الآية: ٤٠.

تخصيصه بالإسراء والمعراج

﴿سُبْحَانَ ٱلَّذِي آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيُلَّا مِّن ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ (١).

الأمر الإلهيّ بوجوب طاعته واحترامه

قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنكَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ... ﴾ (٢).

قربه من الله تعالى

عن الإمام أبي عبد الله على قال: «لمّا عُرج برسول الله الله التهى به جبرائيل إلى مكان فخلّى عنه، فقال له: يا جبرائيل تخلّيني على هذه الحالة ؟ فقال: امض، فوالله لقد وطئت مكاناً ما وطئه بشرٌ، وما مشى فيه بشر قبلك» (٢٠).

قبس من سلوكه وصفاته الشخصيّة

أ-زهده بالدنيا:

عن الإمام أبي عبد الله علي قال: «مات رسول الله عليه دين» (٤).

وفي الخبر عنه على العلام : «وإن درعه - عند وفاته - مرهونة عند يهودي من يهود المدينة بعشرين صاعاً من شعير استلفها نفقة الأهله»(٥).

ب-تواضعه:

عن الإمام أبي عبد الله علي قال: «كان رسول الله ألله يأكل أكل العبد، ويجلس جلسة العبد، ويعلم أنّه عبد» (١).

سورة الإسراء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج١، ص٤٤٢، -١٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج١٦، ص ٢٧٥، ح١١١.

<sup>(</sup>٥) البحار، ج١٦، ص ٢١٩، ح٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: الكافي، ج٦، ص ٢٧٢، ح٣.

ورُوي أنّ رجلًا كلّم النبيّ فأرعد، فقال: «هَوّن عليك فإنّي لستُ بملِك إنّما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد»(١).

#### ج- علاقته بأصحابه:

قال تعالى: ﴿حَرِيصُ عَلَيْكُمُ بِاللّٰهُ عَلَيْكُم بِاللّٰهُ وَمِن رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ (١). وعن الإمام أبي عبد الله عليه قال: «كان رسول الله في يُقسّم لحظاته بين أصحابه، فينظر إلى ذا وينظر إلى ذا بالسويّة؛ وقال: ولم يبسط رسول الله رجليه بين أصحابه قطّ، وإن كان ليصافحه الرّجل فما يترك رسول الله في يده من يده حتّى يكون هو التارك... (١).

#### د- الجود والحلم:

قال تعالى ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ مَ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْكُم عَلَيْكُمُ مِ إِلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيْهُ ﴾ (١٠).

وقد روي أنّه ما سُئل النبيّ شيئاً قطّ فقال لا، وأنّه عفا عن قريش الّتي عتت أمر ربّها وحاربته بكلّ ما لديها، وهو في ذروة القدرة قائلاً لهم: «اللّهم اهدِ قومي فإنّهم لا يعلمون... اذهبوا فأنتم الطلقاء»(٥).

#### و- شجاعته:

إذا أردنا أن نكوِّن فكرة واضحة عن مدى شجاعة رسول الله فلنستمع إلى شهادة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ وهو يصف شجاعة رسول الله على حيث يقول: «لقد رأيتنا يوم بدر ونحن نلوذ بالنبيّ وهو أقربنا إلى العدو وكان من أشد الناس يومئذ بأساً» (1).

<sup>(</sup>١) كنز العمال، المتّقي الهندي، ج٦، ص٨٨

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>۲) الکافے، ج۲، ص۲۷۱.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) محمّد في القرآن، ص٦٠-٦٥.

<sup>(</sup>٦) كنز العمال، ج١٠، ص٣٩٧.

وقال عَلَيْ أيضاً: «كنّا إذا احمرٌ البأس ولقي القوم القوم، إتقينا برسول الله على الله الله الله الله العدو منه» (١).

وروي عن الامام الصادق على «أغار المشركون على سرح المدينة فنادى فيها مناد: يا سوء صاحباه! فسمعها رسول الله في الجبل فركب في طلب العدو وكان أوّل أصحابه، لحقه أبو قتادة على فرس له وكان تحت رسول الله في سرج دفّتاه ليف ليس فيه أشر ولا بطر، فطلب العدو فلم يلقوا أحداً» (٢).

ولمّا انصرف رسول الله في يوم أُحُد، أدركه أبي بن خلف الجمحي وهو يقول: لا نجوت إن نجوت، فقال القوم: يا رسول الله ألا يعطف عليه رجل منا؟ فقال: دعوه، حتّى إذا دنا منه، وكان أبّي قبل ذلك يلقى رسول الله فيقول: عندي رمكة أعلفها كلّ يوم فرق ذرة أقتلك عليها.

فقال رسول الله في: بل أنا أقتلك إن شاء الله، فلمّا كان يوم أُحُد ودنا منه تناول رسول الله في الحربة من الحارث بن الصمّه ثمّ استقبله فطعنه في عنقه فخدش خدشة، فتدهده عن فرسه وهو يخور خوار الثور وهو يقول: قتلني محمّد، فاحتمله أصحابه وقالوا: ليس عليك بأس. فقال: بلى. لو كانت هذه الطعنة بربيعة ومضر لقتلهم، أليس قال لي: أقتلك؟ لو بزق عليّ بعد تلك المقالة لقتلني، فلم يلبث يوماً حتّى مات»(٢).

وعن أنس بن مالك قال: «كان رسول الله الله الشجع الناس وأحسن الناس وأجود الناس. قال: لقد فزع أهل المدينة ليلة فانطلق الناس قبل الصوت، فتلقاهم رسول الله وقد سبقهم، وهو يقول: لم تراعوا، وهو على فرس لأبي طلحة وفي عنقه السيف، فجعل يقول للناس: لم تراعوا، وجدناه بحراً أو أنه لبحر "'.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، السيّد الرضيّ، ج٤، ص٦١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج ١٩، ص١٧١.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ج۲۰، ص۲۲.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق، الشيخ الطبرسي، ص١٩.

#### ما هو واجب المسلمين تجاه مقدّساتهم

أجمع فقهاء الإسلام على وجوب الدفاع عن بيضة الإسلام، بل إنّ فلسفة تشريع الجهاد في الشريعة الإسلاميّة قائمة على مبدأ الدفاع عن الشريعة وحفظ مقدّساتها وكيانها من كلّ ما يهدّده بالخطر أو التشويه ونحوه، ولهذا:

أ- يجب على المسلمين أنفسهم المحافظة على كلّ مقدّساتهم بالقول والعمل الدؤوب والدائم، وعدم الإساءة إليها من خلال عدم الإساءة إلى مقدّسات الآخرين وخصوصيّاتهم، يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدُوّا بِغَيْرِعِلْمِ ﴾ (١).

ب- يجب مواجهة كلّ من يمسّ المقدّسات الإسلاميّة أيّاً كان موقعه أو الجهة الّتي ينتمي إليها ضمن الضوابط الشرعيّة.

ج- يجب تنويع وسائل المواجهة والردع، من ثقافيّة، إعلاميّة، سياسيّة، قانونيّة، إداريّة، اقتصاديّة، إلى حدّ الجهاد والشهادة.

د- يجب تربية مجتمعاتنا على احترام المقدّسات، والسعي الدائم لنقل هذه الثقافة إلى الآخرين.

إنّ المسّ بالنبيّ الأكرم وتصويره بالرسوم الكاريكاتوريّة المهينة، فيه إساءة للكلّ الأديان السماويّة والأنبياء والكتب المقدّسة، فضلاً عن الإساءة إلى مليار وأربعمائة مليون مسلم في العالم.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٠٨.



# خصائص النبيّ ﷺ في القرآن الكريم (٢)

(تقدّمت الإشارة إلى بعض خصائص النبيّ في الدّرس الأوّل ص ١٨)

- ١ عطاؤه مقرون بعطاء الله تعالى. قال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ حَسَّبُنَا اللهُ عَالَى اللهُ عَاللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى
- ٢ ودعوته مقرونة بدعوة الله سبحانه قال تعالى: ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَ
- ٣ و وعده مقرون بوعد الله جلّ جلاله: قال تعالى: ﴿ قَالُوا هَٰذَا مَا وَعَدُنَا اللهُ وَ وَعَده مقرون بوعد الله جلّ جلاله: قال تعالى: ﴿ قَالُوا هَٰذَا مَا وَعَدُنَا اللهُ وَرَسُو لُهُ ﴿ ٤ ).
- ٤ و قضاؤه مقرون بقضائه تعالى. قال سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمُرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (٤).
- ٥ و توقيره مقرون بالإيمان بالله تعالى. قال سبحانه: ﴿ لِتُوَّمِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى وَرَسُولِهِ وَ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُعَرِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِيمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِيمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُعَلِيمُ وَتُعَلِيمُ وَتُعَلِمُ اللَّهُ وَيُعَمِّمُ وَيُعَلِيمُ وَيُعَلِمُ وَيُعَمِّمُ وَتُعَمِّمُ وَتُوعُ وَتُوعُ وَتُعَمِّمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَتُعْمِمُ وَاللَّهُ عِلَمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمِمُ وَاللَّهُ وَالْمُعُمِمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَالَمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْمُ عَلَمُ وَالْمُ عَلَمُ والْمُعُمُومُ وَاللّهُ وَالْمُعُمِمُ وَاللّهُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمِمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُ وَالْمُعُمِمُ وَال
- ٢ و الحيف منفي عنه و عن الله عز و جل قال تعالى: ﴿أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ ٱللَّهُ عَلَيْمٍ مَ وَرَسُولُهُ ﴿ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٦) سورة النور، الآية: ٥٠.

- ٧ و هـ و الذي أرسله الله سبحانه: ﴿ بِأُلَهُ كَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ
   حَكْلِهِ عَلَى ٱلدِّينِ
- ٩ و هـ و الّـ ذي يؤمن بالله سبحانه و كلماته، قال تعالى: ﴿فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ ٱلْأُمِّيِّ ٱلْأَمِيِّ ٱلْأَمِيِّ ٱلْأَمِيِّ اللَّهِ وَكَلِمَتِهِ عَلَى اللَّهِ وَكُلُمَتِهِ عَلَى اللَّهِ وَكُلُمَتِهِ عَلَى اللَّهِ وَكُلُمَتِهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهِ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ
- ١٠ و هـ و النبيّ الأميّ، كما دلّت عليه نفس الآية الكريمة. و هـ ذا الوصف إمّا بمعنى أنّه من أمّ القرى و هـي مكّة المكّرمة. أو بمعنى أنّه لا يعرف القراءة و الكتابة ظاهـ راً و إن كان يعرفها بعلم النبوّة. و ذلك قطعاً لإرجاف الكفّار والمنافقين في دعوته في أمّا أنّه لم يكتب قبل البعثة حرفاً، فهذا أكيد، و دلّ عليه القرآن الكريم: ﴿ وَمَا كُنتَ لَتَ لُواْ مِن قَبِّلِهِ عِن كِنْكٍ وَلاَ تَخُطُّهُ, بِيمِينِكً إِذَا لاَرْتَابَ ٱلمُبُطِلُونِ ﴾ (١٠).

وهي دالة على نفي القراءة أيضاً.

١١ - وهو المرسل بالحق. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ (٥).

١٢ - و هو أولى بالمؤمنين من أنفسهم قال تعالى:
 ﴿ ٱلنَّبِيُ أُولَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ م اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ اللَّا اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، الآية: ٦.

- ١٢ أزواجه أمّهات المؤمنين. قال تعالى: ﴿وَأَزُو بَهُ مَا أُمَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- 18 و هـ و خاتم النبيّين. قال تعالى: ﴿ وَلَلْكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّ عَنَ ﴾ (٢)، وهـ و بمعنى أنّه يُخيرهم و أنّه لا نبيّ بعده. كما ورد عنه يُؤو أمّا بمعنى أنّه المسيطر على الأنبياء جميعاً، كسيطرة الخاتم على الإصبع وإحاطته به. بمعنى أن دعوته يُشاملة لهم جميعاً.
- ١٥ إنّ الشرائع السابقة و إن اختلفت عن شريعة الإسلام بالتفاصيل، إلّا أنّها لا تختلف عنها بالمضمون و الجوهر. فشريعة الإسلام، الّتي جاء بها النبيّ شألف شاملة للبشر أجمعين حتّى قبل البعثة.
- قال تعالى: ﴿قَالُواْ نَعُبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَوَ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَعِدًا وَنَحُنُ لَهُومُ مُسْلِمُونَ ﴾(٢).

و قال تعالى : ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنَذَا ﴾ (١).

و قال سبحانه: ﴿ فَمَا وَجَدَّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسَّامِينَ ﴾ (٥).

و قال جلّ و علا: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّ نَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُوَاْ ﴾ (١): ﴿ وَامَنَّا وَاشْهَدُ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ (٧).

و كذلك الحال في الجنّ. قال تعالى: ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ ﴾ (^). 17 - و هذا يدلّ على أنّ شريعته عامّة للأنس و الجنّ معاً.

١٧ - و هو الَّذي بشّر به النبيّ عيسى ابن مريم عَلَيَّ اللهِ . قال تعالى على لسانه

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآبة: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سوره الحج، الایه: ٧٨.

 <sup>(</sup>٥) سورة الذاريات، الآية: ٣٦.
 (٦) سورة المائدة، الآية: ١١١.

ر (٧) سورة المائدة، الآية: ١١١.

<sup>(</sup>٨) سورة الجن، الآية: ١٤.

- ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ وَأَحْدُ ﴾ (١).
- ١٨ و هو الذي كان يعلم ببعثته علماء بني إسرائيل. قال تعالى: ﴿ أُوَلَرْ يَكُن لَهُمْ عَالَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَ وَ أُلِنَيْ إِسْرَءِ يِلَ ﴾ (٢).
- 19 ولم يعلمه الله عز وجل الشعر لما فيه من خلة و نقص في مقامه. قال تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمُنَا هُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ } إِن هُوَ إِلَّا ذِكِّرٌ وَقُرْءَانٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).
- ٢٠ وتدلّنا هذه الآية على أنّه على أنّه عبد الله عزّ وجلّ. وهذا من أعظم صفاته ومكرّر في القرآن الكريم. وفي الخبر عن الإمام الصادق عليكالية:
  - «إنّ الله اختار محمّداً عبدا قبل أن يتخذه رسولاً» (٤٠).

<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، الآية: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، الميرزا النورى، ج٧، ص٢٨٩.

# الغضب الرسالميّ

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِى أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ مِنْ بَعَدِى أَعَجِلْتُمْ وَأَلْقَى ٱلْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ٱبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَعْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتَ بِ آلْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ يَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتَ بِ آلْظُولِمِينَ ﴾ (ا)

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية:١٥٠.

#### تمهيد

حالة الغضب النّي تنتاب الإنسان لأسباب متعددة وتظهر أيضاً في بعض الحيوانات، هي قوّة غريزيّة إلهيّة أودعها الله سبحانه وتعالى لأسباب عدّة، منها الدفاع عن النوع عن النوع البشريّ ومنها الدفاع عن الممتلكات الخاصّة والعامّة والكرامات والأعراض والمعتقدات والدِّين و... ولكن قد يغضب الإنسان لأمور لا ينبغي الغضب لأجلها، وبالعكس أيضاً قد لا يغضب لأمور ينبغي الغضب لها، من هنا كان هناك غضب ممدوح وغضب مذموم، وكان حريّ بالإنسان المؤمن الواعي أن يُميّز بين أنواع الغضب، وأن يغضب في موارد الغضب لا غير. وفي هذا المقام نريد الحديث عن الغضب الرسائيّ، والغضب لله في موارد ينبغي الغضب لها ويُمدح ويثاب عليه، بينما نجد الكثير من الناس لا يغضبون لذلك.

## الغضب الرساليّ

إنّ الغضب الشخصيّ مرفوض في الخلق الإسلامي.. أمّا الغضب الرساليّ، كالغضب لمحارم الله تعالى إذا انتُهكت، ولدين الله إذ حُرّف، وللمعتقدات إذا أهينت، ولرسول الله في إذا استُهزأ به، فإنّ كلّ ذلك من الأمور الّتي يُربّي عليه الإسلام العزيز، وهو نتيجة طبيعية للقيم الرسالية في الشخصيّة الإسلامية. وإذا

ما وجدنا أنفسنا أحياناً لا نشعر بالإنكار القلبيّ للمنكر والغضب عليه، فهذا يعني أنّ علينا أن نشحذ قوانا الانفعالية ونُنشئها على الإسلام من جديد.

في الخبر عن الإمام أبي عبد الله على الله على الله بعث ملكين إلى أهل مدينة ليقلباها على أهلها، فلمّا انتهيا إلى المدينة، وجدا فيها رجلاً يدعو ويتضرّع.. إلى أن قال: فعاد أحدهما إلى الله فقال: يا ربّ إنّي انتهيت إلى المدينة، فوجدت عبدك فلاناً يدعوك، ويتضرّع إليك، فقال امضٍ كما أمرتك به فإنّ ذا رجل لم يتمعّر - أي يبدي - وجهه غيظاً لى قطّ» (١).

وعن الإمام أبي جعفر عَلَيْ أوحى الله إلى شعيب النبيّ عَلَيْ : «إنّي معذّب من قومك مئة ألف: أربعين الفا من شرارهم وستّين ألفا من خيارهم. فقال: يا ربّ هؤلاء الأشرار، فما بال الأخيار؟ فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: داهنوا أهل المعاصي، ولم يغضبوا لغضبي» (٢).

وعن الإمام عليّ بن الحسين عَلَيّ قال: «قال موسى بن عمران: يا ربّ من أولئك الّذين تُظلّهم في ظلّ عرشك يوم لا ظلّ إلّا ظلّك؟ فأوحى الله إليه: الطاهرة قلوبهم والبريّة أيديهم الّذين يذكرون جلالي ذكر آبائهم، إلى أن قال: والّذين يغضبون لمحارمي إذا استُحلّت مثل النمر إذا جُرح» (٢).

غير أنّ هذا الغضب الرسالي يجب أن لا يخرج عمليّاً عن حدود الرسالة نفسها، وكثيراً ما لا يكون التصرّف الغاضب منسجماً مع مقاييس الرسالة وموافقاً لأحكامها، والجهاز الحاكم في الشخصيّة هو العقل والشرع اللذان يُحدّدان الموقف الّذي يستلزمه المنطق الدِّيني، وليس العواطف والانفعالات.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، الحرّ العاملي، ج١٦، ص١٤٤.

<sup>(</sup>۲) م.ن، ج۱۱، ص۱٤٦.

<sup>(</sup>۳) م.ن، ج۱۲، ص ۱٤٧.

## متک نغضب؟

يحتاج المؤمن في ميدان العمل أكثر من غيره إلى إرادة حازمة وشخصية مستقلة عن الأحداث والإثارات، فيجب أن لا يرد إذا جُهل عليه، ولا يشور إذا استُثير وإنّما يكون حكيماً متعقّلاً باستمرار، وفي كلّ مجال.

قال الإمام أبو جعفر عَلَيْتُلارُ:

«في حكمة آل داود ينبغي للمسلم أن يكون مالكاً لنفسه مقبلاً على شأنه عارفاً بأهل زمانه، فاتّقوا الله، ولا تذيعوا حديثنا»(١).

وعن الإمام أبي عبد الله عَلَيْتُ لِإِدْ:

«كظم الغيظ عن العدوّ في دَولاتهم تقية حزم (الحزم ضبط الأمر والأخذ في المناقة) لمن أُخَذَ به، وتحرّرٌ من التعرّض للبلاء في الدنيا، ومعاندةُ الأعداء في دولاتهم ومحاظّتهم في غير تقيّة تركُ أمر الله. فجاملوا الناس يُسمن لكم عندهم، ولا تعادوهم فتحملوهم على رقابكم فتذلّوا» (٢).

وليس كظم الغيظ والغضب عن العدوّ أمام ه فقط، وإنّما في كلّ أمر تقتضي فيه مصلحة الرسالة الكفّ وعدم الغضب.

# ذو النون أو صاحب الحوت

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة، م.س، ج١٦، ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، الكليني، ج٢، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآيتان: ٨٨.٨٧.

#### خلاصة القصة

كان عَلَيْ الله على الروايات - قد سأل ربّه أن يُنزل على قومه العذاب بالنزول تابوا إلى وأجبه تعالى إلى ذلك فأخبرهم به فلمّا أشرف عليهم العذاب بالنزول تابوا إلى ربّهم فرُفع عنهم العذاب، وكان النبيّ يونس عَلَيْ قد ترك قومه، وذهب لوجهه حتّى ركب السفينة فاعترضها حوت، فساهمهم في أن يدفعوا الحوت بإلقاء رجل منهم إليه ليلتقمه وينصرف عن الباقين، فخرجت القرعة باسمه فألقي في البحر، فالتقمه الحوت فكان يُسبّح الله في بطنه إلى أن أمره الله أن يلقيه إلى ساحل البحر، وقد قال تعالى: ﴿ فَلُولًا أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ الله الله سبحانه إلى يَوْمِ يُبَعَثُونَ ﴾ (١٠) وقد قال تعالى: ﴿ فَلُولًا أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ الله سبحانه أنّه قادر على أن يقبض فَن الطّيليمي كُن وَلَى الله سبحانه إلّا إليه، ولذلك لقنه الحال الذي تمثّل له وهو في سجنه من بطن الحوت، أن يقرّ لله بأنّه هو المعبود الذي لا معبود غيره، ولا مهرب عن عبوديته فقال: ﴿ لاّ إِلنّه إِلّا أَنتَ ﴾ (١٠) المعبود أنذي لا معبود غيره، ولا مهرب عن عبوديته فقال: ﴿ لاّ إِلنّه إِلّا أَنتَ ﴾ (١٠) عليهم من العذاب فأثبت الظلم لنفسه ونزّه الله سبحانه عن كلّ ما فيه شائبة الظلم والنقص فقال:

﴿ سُبَحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ (1). ولم يذكر مسألته - وهى الرجوع السيم مقامه العبودي السابق - عدا لنفسه دون لياقة الاستعطاء واستحقاق العطاء استغراقاً في الحياء والخجل، والدليل على مسألته قوله تعالى بعد الآية السابقة:

﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ، وَنَجَّيْنَكُهُ مِنَ ٱلْغَيِّر ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ١٤٣ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآية: ٨٨.

والدليل على أن مسألته كانت هي الرجوع إلى سابق مقامه قوله تعالى: ﴿فَنَبَذُنَهُ بِالْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمُ اللهُ وَأَنْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَالُعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمُ اللهُ وَأَزْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ اللهِ اللهِ اللهِ مَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ اللهِ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

إنّه من السهل على صاحب الدعوة أن يغضب لأجل أنّ الناس لا يستجيبون لدعوته فيهجر الناس.. إنّه عمل مريح قد يُفتّر الغضب ويهدّىء الأعصاب، ولكن أين هي الدعوة؟ وما الّذي عاد عليها من هجران المكذّبين المعارضين؟

إنّ الدعوة هي الأصل لا شخص الداعية! فعلى الداعية أن يكظم الغيظ ويمضي في الدعوة. وخير له أن يصبر فلا يضيق صدره بما يقولون.

إنّ الداعية أداة في يد القدرة الإلهية، والله أرعى لدعوته وأحفظ، فليؤدّ هو واجبه في كلّ ظرف وفي كلّ جوّ، فعليه التكليف لا غير، والثمرة والنتاج والهدى ومتى يكون النجاح فعلى الله سبحانه.

وفي قضية ذي النون درسٌ لأصحاب الدعوات ينبغي أن يتأمّلوه، وإنّ في رجعة ذي النون ورسٌ لأصحاب الدعوات ينبغي أن يتأمّلوه، وإنّ في رجعة ذي النون والأنسب لعبرة لأصحاب الدعوات ينبغي أن يتدبّروها، وإنّ في رحمة الله لذي النون واستجابة دعائه المنيب في الظلمات بشرى للمؤمنين: ﴿ وَكَذَلِكَ نُنْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).

# غضب النبتي موسى عَلَيْتُلا

أمّا غضب النبسيّ موسى عَلَيْكُ فما حكاه الله سبحانه عنه عَلَيْكِ : ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ - غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِى ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُمْ ۗ وَٱلْقَى مُوسَىۤ إِلَى قَوْمِهِ - غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِ مِنْ بَعَدِى ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُم ۗ وَٱلْقَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيات: ١٤٥ – ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن، العلّامة الطباطبائي، ج١، ص ٢٨٧ بتصرّف.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

# وفي شرح هذه الآية يقول صاحب تفسير الميزان

فمعنى الآية: ولمّا رجع موسى إلى قومه وهو في حال غضب وأسف لما أخبره الله تعالى لدى الرجوع بأنّ قومه ضلّوا بعبادة العجل بعده، فوبّخهم وذمّهم بما صنعوا وقال: ﴿بِنُسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعَدِيٌّ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ ﴿ اللَّهِ وَطلبتموه قبل بلوغ أجله، وهو أمر [الله سبحانه] من بيده خيركم وصلاحكم، ولا يجرى أمراً إلَّا على ما يقتضيه حكمته البالغة، ولا يؤثّر فيه عجلة غيره ولا طلبة ولا رضاه إلّا بما شاء. والظاهر أنَّ المراد بأمر ربِّهم أمره الَّذي لأجله واعد موسى عَلَيْتَ لِهُ لميقاته، وهو نزول التوراة...

وبالجملة اشتد غضب موسى عَلَيْسَكُ لمّا شاهد قومه ووبّخهم ودمّهم بقوله:

﴿ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعَدِي ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمْنَ رَبِّكُمْ ﴾ (٢) وهو استفهام إنكاري -﴿ وَأَلْقَى ٱلْأَلُواحَ ﴾ (٢) وهي ألواح التوراة ﴿ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ ﴾ (٤) قابضاً على شعره يجرِّهِ إليه وقد قال له - فيما حكى الله في سورة طه: ﴿ يَهَرُونُ مَامَنَعُكَ إِذْ رَأَنُهُمْ ضَلُّوٓا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ تَتَّبِعَنَّ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ (٥)؟ قال هارون ﴿ أَبْنَ أُمَّ ﴾ (١) وإنّما خاطبه بذكر أمّهما دون أن يقول: يا أخي أو يا ابن أبي؛ للترقيق وتهييج الرحمة: ﴿إِنَّ ٱلْقَوْمُ ٱسْتَضَعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْنُلُونَنِي ﴾(٧) لمّا خالفتهم في أمر العجل ومنعتهم عن عبادته: ﴿ فَلَا تُشْمِتْ بِي ٱلْأَعْدَآءَ وَلَا تَجْعَلِّنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٨) بحسباني كأحدهم فى مخالفتك.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

وكان ممّا قال له - على ما حكاه الله في سورة طه: ﴿إِنِّى خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقَتُ بَيْنَ بَنِيَ إِسُرَةٍ بِلَ وَلَمْ تَرُقُبُ قَولِي ﴾(١). وظاهر سياق الآية وكذا ما في سورة طه من آيات القصّة أنّ موسى غضب على هارون كما غضب على بني إسرائيل غير أنّه غضب عليه حسباناً منه أنّه لم يبذل الجهد في مقاومة بني إسرائيل لما زعم أنّ الصلاح في ذلك مع أنّه وصّاه عند المفارقة وصيّة مطلقة بقوله: ﴿وَأُصَلِحُ وَلَا تَنْبِعُ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾(١) وهذا المقدار من الاختلاف في السليقة والمشية بين نبيّين معصومين لا دليل على منعه، وإنّما العصمة فيما يرجع إلى حكم الله سبحانه دون ما يرجع إلى السلائق وطرق الحياة على اختلافها (٢).

# غضب الأنبياء الأنبياء

نلاحظ أنّ غضب الأنبياء على الأجل الله سبحانه، وحسرة على الناس لضلالهم وكيف لا يرون آيات الله سبحانه ويهتدون إلى سواء السبيل، بل كانوا يعيشون حالة الحسرة والأسف واللوعة والألم الداخلي لأجل عدم رجوع الناس إلى الصراط السويّ، وقد قال الله سبحانه وتعالى مخاطباً نبيّه محمّد بن عبد الله الله المسراط أند فكل نَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْمٍ مَسَرَتٍ إِنَّ اللَّه عَلِيمٌ بِمَا يَصَنعُونَ وَنَق الله ويقول في آية ثانية: ﴿ لَعَلَكَ بَنخُمُ فَقُسُكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (٥).

هكذا أنبياء الله وأولياؤه، يعيشون أعلى درجات الحسرة على الناس، ولا يغضبون لأنفسهم قطّ، وإنّما غضبهم لله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) الميزان في تفسير القرآن، العلامة الطباطبائي، ج٨، ص٢٥٠ ـ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر، الآية: ٨

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء، الآية: ٣.

## ختام وعبرة

كيف هي مشاعرنا تجاه رسول الله؟

هل نتأذى ونغضب عندما يُستهان به ويُستهزأ به؟

كيف تكون ردّة فعلنا؟ وكيف يكون غضبنا؟

ماذا فعلنا نصرةً لنبيّنا؟

كلّ ذلك مسؤولون عنه يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآيتان: ١٤ ـ ١٥.



## ردة فعل شديدة تجاه عبادة العجل

ولمّا عاد موسى عَلَيْكُ إلى قومه غضبان ممّا صنع قومه من عبادة العجل، قال لهم: ضيّعتم ديني وأسأتم الخلافة ولمّا رجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال بئسما خلفتموني من بعدي. إنّ هذه الآية تفيد بوضوح أنّ موسى عند رجوعه إلى قومه من الميقات وقبل أن يلتقي ببني إسرائيل كان غضبان أسفاً، وهذا لأجل أنّ الله تعالى كان قد أخبر موسى عَلَيْكُ بأنّه اختبر قومه من بعده وقد أضلّهم السامري قال: ﴿فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعَدِكَ وَأَضَلّهُمُ ٱلسّامِرِيُ ﴾ (٢).

شمّ إنّ موسى عَلَيْ قال لهم: ﴿أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُمْ ﴿ المفسّرين كلام كثير في تفسير هذه الجملة، وقد ذكروا احتمالات عديدة مختلفة، إلّا أنّ ظاهر الآيات يفيد أنّ المراد هو أنّكم تعجّلتم في الحكم بالنسبة إلى أمر الله تعالى في قضية تمديد مدّة الميقات من ثلاثين إلى أربعين، فاعتبرتم عدم مجيئي في المدّة المقرّرة – أوّلاً دليلاً على موتي، في حين كان يتعين عليكم أن تتريّثوا وتنتظروا قليلاً ريثما تمرّ أيّام ثمّ تتضح الحقيقة. وفي هذا الوقت بالذّات، أي عندما واجه موسى عَلَيْ هذه الأزمة الخطيرة من حياة بني إسرائيل، وكان الغضب الشديد يسرى في كلّ هذه الأزمة الخطيرة من حياة بني إسرائيل، وكان الغضب الشديد يسرى في كلّ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآيتان: ١٥٠ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

كيانه، ويثقل روحه حزن عميق، وقلق شديد على مستقبل بني إسرائيل، لأنّ التخريب والإفساد أمر سهل، وربما استطاع شخص واحد تخريب كيان عظيم ولكن الإصلاح والتعمير أمر صعب وعسير جدّاً. خاصّة أنّه إذا سرت في شعب جاهل متعنّت نغمة مخالفة شاذة، وافقت هوى ورغبة، فإنّ محوها لا شكّ لن يكون أمراً ممكناً وسهلاً.

فهنا لابد أن يُظهر موسى عَلَيْكُ غضبه الشديد ويقوم بالحد الأعلى من ردّ الفعل والسخط، كي يوقظ الأفكار المخدّرة لدى بني إسرائيل، ويوجد انقلاباً في ذلك المجتمع الّذي انحرف عن الحقّ، إذ العودة إلى الحقّ والصواب عسيرة في غير هذه الصورة (١٠).

<sup>(</sup>١) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي،ج ٥ ص ٢٢٧ و٢٢٨.



# رسول اللّه ﴿ مع أهل بيته ﴿ وَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

يقول الله تعالى في محكم كتابه:

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُهُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٣٣.

#### تمهيد

إنّ أهل البيت على هم أولو الأمر الذين أمر الله بطاعتهم، وهم الشهداء على الناس، وهم أبواب الله والسبيل إليه، والأدلاء عليه، وهم عيبة علمه، وتراجمة وحيه، وأركان توحيده، وهم معصومون من الخطأ والزلل، وهم الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وأنّ لهم المعجزات والدلائل، وهم أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء، ومثلهم في هذه الأمّة كمثل سفينة نوح.

وقد ورد أنّ النبيّ في بقي ستّة أشهر بعد نزول هذه الآية ينادي عند مروره من جنب بيت فاطمة عليه وهو ذاهب إلى صلاة الصبح: «الصلاة يا أهل البيت اإنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً»(۱).

# فيمن نزلت آية التطهير؟

إنّ هـذه الآية بالرغم من أنّها وردت ضمن الآيات المتعلّقة بنساء النبيّ أيّ الّا أنّ تغيير سياقها - حيث تبدّل ضمير الجمع المؤنث إلى ضمير الجمع المذكر - دليل على أنّ لهذه الآية معنى ومحتوى مستقلاً عن تلك الآيات، ولهذا فحتى أولئك الّذين لم يعتبروا الآية مختصة بمحمّد في وعليّ وفاطمة والحسن والحسين عليه فأنّهم

<sup>(</sup>١) شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، ج٢، ص١١.

اعتقدوا أنّ لها معنى واسعاً يشمل هؤلاء العظام ونساء النبيّ . ولكنّ الروايات الكثيرة الّتي بين أيدينا تبين أنّ هذه الآية خاصّة بهؤلاء الأجلاء، ولا تدخل الزوجات ضمن الآية، بالرغم من أنهنّ يتمتعن باحترام خاصّ، و من هذه الروايات:

روي عن أمّ سلمة، أنّها قالت: «نزلت في بيتي وفيه عليّ، وفاطمة، والحسن، والحسن، عليّ فأخذ رسول الله عباءة فجلّلهم بها، ثمّ قال: هؤلاء، أهل بيتي، أذهب الله عنهم الرجس، وطهّرهم تطهيرا، فقلت: يا رسول الله في ألست من أهل البيت؟ فقال: إنّك على خير (١).

وعن ابن عباس: «أنَّها نزلت في عليَّ، وفاطمة، والحسن، والحسين عَلَيْكُلْمْ».

وقد وردت روايات كثيرة جدّاً بصورة مجملة في شأن حديث الكساء الّذي كان المناسبة لنزول آية التطهير، يستفاد منها جميعاً أنّ النبيّ دعا علياً وفاطمة والحسن والحسين المناسبة لنزول آية التطهير، أو أنّهم أتوا إليه وألقى عليهم عباءة وقال: «اللّهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، فنزلت الآية: ﴿إِنَّ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيدُ اللّهُ عَنصُمُ الرّجُس أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمُ تَطْهِيراً، فنزلت الآية: ﴿إِنَّ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيدُ اللّهُ عَنصُمُ الرّجُس أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمُ تَطْهِيراً ﴾ (١).

#### ما هو الهدف من جمعهم تحت الكساء؟

إنّ قصّـ ة الكساء لها أبعاد إيمانيّة ولطائف نورانيّة عظيمة، حيث إنّ النبيّ جمع أهـل بيته على تحت كسائه كما يجمع الأب أولاده في حضنه ليقيهم البرد ويشعرهم بالأمان والمحبّة، مشيراً في ذلك إلى عظمة وقدسيّة من هم تحت الكساء، كذلك أراد النبيّ أن يحدّد هؤلاء ويعرّفهم تماماً، وليقول: إنّ الآية نزلت في حقّ هؤلاء خاصّة، لئلا يرى أحد أو يظنّ ظانّ أنّ المخاطب في هذه الآية كلّ من تربطه بالنبيّ قد كرّر هذه وكلّ من يعدّ جزءاً من أهله، حتّى جاء في بعض الروايات أنّ النبيّ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، م.س، ج٢٥، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) شواهد التنزيل، ج٢، ص٣١ وما بعدها.

الجملة ثلاث مرّات: «اللّهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» (١).

هـذا هو مـراد النبي الله مـن حصرهم تحت الكسـاء، ومنع حتّى أمّ سلمة من الدخول معهم، كما ورد في روايات كثيرة، قاطعاً بذلك العمل الأبويّ الطريق على كلّ ادعاء بشمولها لغيرهم.

## هم الخلفاء بعد النبت

إنّ أهل البيت على الّذين ورثوا علم النبيّ محمّد ، وتحلّوا بأخلاقه، وعاشوا تحت رعايته واهتمامه، وهم الّذين حملوا راية الإسلام واستشهدوا في سبيلها، وهم الّذين نُصّبوا بأمر إلهيّ، واختيروا من العليّ الأعلى ليكونوا قادة وسادة أهل الوجود، فمع كلّ هذه الكرامات والشمائل أيُعقل أن لا يكونوا هم الخلفاء والأوصياء بعد النبيّ وهم الأحقّ والأجدر بقيادة الأمّة نحو الله عزّ وجلّ، وهم الامتداد للخطّ النبويّ هذا كما جاء على لسان النبيّ فقد ورد عنه في كلّ خلف من أهل بيتي ينفي عن هذا الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين، وأنّ أئمّتكم وقودكم إلى الله عزّ وجلّ فانظروا من توقدون في دينكم» (٢).

وقال الله الأرض، كما أن يتي، كمثل نجوم السماء، فهم أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء، فإذا ذهبت النجوم، طويت السماء، وإذا ذهب أهل بيتي خربت الأرض» (٢).

وقوله: «يا عليّ الإمامة فيكم، والهداية منكم» (أ).

وقوله ﷺ: «إنّ من أهل بيتي اثني عشر نقيباً نجباء، محدّثون، مفهّمون، آخرهم، القائم بالحقّ عَلَيْكُ (0).

<sup>(</sup>١) الدر المنثور، السيوطي، ج٥، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٢٣، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) المعتبر، المحقق الحليّ، ج١، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج١، ص٢٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي، ج ١، ص ٤٤٨، ح ١٨.

وقوله في: «إنّ الله تعالى اختار من الأيّام يوم الجمعة ومن الشهور شهر رمضان ومن الليالي ليلة القدر، واختار من الناس الأنبياء والرسل، واختارني من الرسل واختار منّي عليّاً، واختار من عليّ الحسن والحسين، واختار من الحسين الأوصياء يمنعون عن التنزيل تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأوّل الجاهلين، تاسعهم باطنهم ظاهرهم قائمهم وهو أفضلهم» (۱).

# من هم أهل البيت الله المناهدة

أهل البيت عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَودَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ (٢).

وقد ورد أنّه اجتمع المشركون في مجمع لهم، فقال بعضهم لبعض: أترون محمّداً يسلل على ما يتعاطاه أجراً؟ فنزلت الآية. فقيل: يا رسول الله ! من قرابتك هؤلاء الّذين وجب علينا مودّتهم؟ قال: «عليّ وفاطمة، وابناهما، حرمت الجنّة على من ظلم أهل بيتي وآذاني في عترتي. ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، مات تأباً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات تأباً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد بشّره ملك الموت بالجنّة. ثمّ منكر ونكير. ألا ومن مات على حبّ آل محمّد بشره ملك الموت بالجنّة. ثمّ منكر ونكير. ألا ومن مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى الجنّة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد فتح له بابان في قبره إلى الجنّة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على حبّ آل

ألا ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه آيس من

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٢٥، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ٢٣.

رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافراً، ألا ومن مات على بغض آل محمّد لم يشمّ رائحة الجنّة»(١).

## سفينة نوح

وأمّا السفينة الّتي قدّرها الله تبارك وتعالى لنوح عَلَيْ سبباً لنجاة من آمن معه من الماء، فإنّ الله سبحانه وتعالى جعل أهل بيت نبيّه عني سفينة لنجاة أمّته من النار فقال الله عنها نجا ومن أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح، من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق» (٢).

وقوله عنها مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق. وإنّما مثل أهل بيتي فيكم مثل باب حطّة في بني إسرائيل من دخله غفر له»(۲).

بيّن بين بدلك أنّ بهم نجاة أمّته كما كان بها نجاة قوم نوح النه من الغرق، وهذا دليل قاطع على أنّ الواجب اتباعهم والاقتداء بهم، لأنّ من آمن به واتبعه نجا، ومن لم يؤمن به ولم يركب السفينة هلك، ولمّا جعل نفس أهل بيته السفينة، وأمرهم بركوبها، دلّ على أنّهم المقتدى بهم، وهذا واضح وظاهر من الرواية.

وممّا يأخذ بالأعناق إلى أهل البيت المَّيِّة ، ويضطرّ المؤمن إلى الانقطاع في الدين إليهم، قول رسول الله الله النجوم أمان لأهل الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأمّتي من الاختلاف (في الدين) فإذا خالفتها قبيلة من العرب - يعني في أحكام الله عزّ وجلّ - اختلفوا فصاروا حزب إبليس» (٤).

<sup>(</sup>۱) تفسيـر الكشّـاف، ج٢، ص٣٢٩، كذلـك ينظـر: أرجع المطالب: ص٣٢٠، وفرائـد السمطين، ج٢، ص٤٥، ومقام أمير المؤمنين، ص٤٤ – 20.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم بالإسناد إلى أبي ذر ص ١٥١ من الجزء الثالث من صحيحه المستدرك.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط عن أبي سعيد وهذا هو الحديث ١٨ من الأربعين الخامسة والعشرين من الأربعين أربعين للنبهاني ص ٢١٦ من كتابه الأربعين أربعين حديثاً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في ص١٤٩ من الجزء الثالث من المستدرك عن ابن عباس، ثمّ قال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

هـذا غاية ما في الوسع من إلـزام الأمّة باتباعهم، وردعها عن مخالفتهم. ولا يوجد في لغات البشر كلّها أدلّ من هذا الحديث على ذلك.

# غدير خم وحكمة النبتي

إنّ النجاح النبويّ الساحق يظهر بإبراز من سيخلفه في الوقت نفسه الّذي كان فيه رسول الله في يركّز على حقيقة وطبيعة المكانة الخاصّة المميّزة الّتي اختارها الله لأهل بيته، فكان النبيّ يسلّط أضواء ربانيّة خاصّة على الأئمّة من أهل بيت النبوّة، فيقدّمهم من خلال تركيزه الخاصّ عليهم كقادة شرعيّين للأمّة، وقد ساق رسول الله الخطّين معاً، فعمّم المكانة السامية لأهل بيت النبوّة، وأبرز المكانة الخاصّة للأئمّة الأعلام منهم. فبيّن أنّ أهل بيت النبوّة هم المطهّرون، وهم أولو القربى الّذين فرض الله مودّتهم، وهم الأبناء والنساء والأنفس الّذين عنتهم آية المباهلة، وهم أهل الذين عنتهم آية الإطعام، وهم أولو الأمر الّذين فرض الله طاعتهم، وهم أهل الذكر... إلخ.

ولأنّ منصب من يخلف النبيّ هو حجر الأساس لنظام الحكم في الإسلام، وحتى لا تكون لهم ولقطع الطريق على أعداء الله السابقين الّذين تستّروا بالإسلام، وحتى لا تكون لهم حجّة يحتجّون بها أمام الله، فقد أمر الله رسوله بأن ينصّب ويتوّج عليّاً علي الماما من بعده، وأن يكلّ ف المسلمين بمبايعته فرداً فرداً تحت إشراف الرسول شخصيّا، فصدع الرسول بأمر ربّه بعد أن أكمل رسول الله والمسلمون شعائر فريضة الحبّ، ولأنّ الرسول فد أعلن بأنّ حجّته تلك هي حجّة الوداع، وأنّه لن يراهم أبداً بعد هذا العام، فقد تعلقت به القلوب والأبصار، وأرادوا أن يتزودوا من النظر إليه، وأن يسمعوا كلّ كلمة يقولها. خرج النبيّ من مكّة متوجّهاً إلى المدينة، وتبعته وفود الحجيج، وفي مكان يُدعى غدير خم، أناخ النبيّ كركابه، وأمر بردّ الّذين سبقوه بالسير، وباستعجال الّذين تأخّروا عنه، وأحيط المسلمون علماً بأنّ الرسول في سيصدر بيانه الأخير، وتلخيصه للموقف، من خلال خطبة علماً بأنّ الرسول في سيصدر بيانه الأخير، وتلخيصه للموقف، من خلال خطبة

سيلقيها أمام الجموع. واحتشد المسلمون بالفعل في غدير خم وجاوز عددهم بأقل التقديرات مائة ألف مسلم ومسلمة، وبعد قليل ظهر النبي في وإلى جانبه عليّ بن أبي طالب في ، والناس جلوس، والنبي في وعليّ في حالة وقوف، في مكان مكشوف ومرئيّ من كلّ الناس. خشعت الأصوات، فلا تسمع همساً، العيون معلّقة بالنبيّ وبعليّ وبعليّ والجميع يتساءلون، لماذا جمع رسول الله الناس، الله وأثنى عليه ثمّ قال: «كأنّي قد دعيت فأجبت... أيّها الناس من أنّ الرسول الله وأثنى عليه ثمّ قال: «كأنّي قد دعيت فأجبت... أيّها الناس من أنّ الرسول في سيموت لا محالة، فتابعوا بشغف واهتمام كلّ كلمة كانت تخرج من أنّ الرسول في شمن الرسول في خطبته قائلاً: «وإنّي تارك فيكم المثقلين من فم الرسول في أم لبيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، في واحد: «الله ورسوله وليّه فهذا عليّ وليّه الناس من على والاه، وعاد من عاداه».

ومرّة أخرى سأل الرسول المسلمون: «ألستم تعلمون أنّي أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ فقال المسلمون: بلى إوسألهم الرسول الشية ثانية: ألستم تعلمون أنّي أولى بكلّ مؤمن من نفسه؟ فقال المسلمون بلى، فرفع الرسول الله يد عليّ بن أبي طالب، وقال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهمّ وال من والاه وعاد من عاداه». ثمّ قال الرسول الله وقال: «أيّها الناس إنّي وليّكم، قال الناس نعم، فرفع الرسول الله يد عليّ بن أبي طالب، وقال: «هذا وليّي ويؤدّي عني، وأنا موال من والاه، ومعاد من عاداه». ثمّ أكّد الرسول الله الحقيقة الّتي اتّفق عليها الجميع فقال: «إنّ الله، مولاي وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه فهذا علىّ مولاه،

الُّلهمّ وال من والاه وعاد من عاداه».

بعد أن انتهت مراسم تنصيب وتتويج من سيخلف رسول الله ، هبط جبريل ومعه آية الإكمال ﴿ اللَّهِ مَا تَكُمُ لَكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فِعَمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَالْمَمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمُ فِعَمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهَ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ فِعَمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ فِعَمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهُ وَمِعَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه

وفي الختام علينا أن نعلم أنّ الله عزّ وجلّ الّذي جعل النبيّ أن نبيّاً هو الّذي جعل علياً إماماً، وأن نصب الإمام وإقامته واختياره إلى الله عزّ وجلّ، وأنّ فضله منه. ويجب أن نعتقد أنّه يلزمنا من طاعة الإمام ما يلزمنا من طاعة النبيّ أن نعرف أنّ بهم فتح فضل آتاه الله عزّ وجلّ نبيّه فقد آتاه الإمام إلّا النبوّة، ويجب أن نعرف أنّ بهم فتح الله، وبهم يختم.



#### حديث جابر مع السيّدة الزهراء ﷺ

عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: قال أبي عليه لجابر بن عبد الله الأنصاري: إنّ لي إليك حاجة فمتى يخفّ عليك أن أخلو بك فأسألك عنها، فقال له جابر: في أيّ الأوقات شئت، فخلى به أبو جعفر عليه أنه الله وما أخبرتك عن اللوح الله يه وما أخبرتك به أنه عن اللوح الله يه وما أخبرتك به أنه في يد أمي فاطمة بنت رسول الله في وما أخبرتك به أنه في ذلك اللوح مكتوباً، فقال جابر: أشهد بالله أنّي دخلت على أمّك فاطمة عليه في حياة رسول الله في يدها لوحاً أخضر في حياة رسول الله في يدها لوحاً أخضر ظننت أنّه من زمرد، ورأيت فيه كتابة بيضاء شبيهة بنور الشمس، فقلت لها: بأبي أنت وأميّ يا بنت رسول الله ما هذا اللوح؟ فقالت: هذا اللوح أهداه الله عزّ وجلً

سورة المائدة، الآية ٣.

إلى رسوله وله الله أبي واسم بعلي واسم ابني وأسماء الأوصياء من ولدي، فأعطانيه أبى ليسرّنى بذلك.

قال جابر: « فأعطتنيه أمّك فاطمة على فقرأته وانتسخته فقال له أبي على الله فهل لك يا جابر أن تعرضه على فقال: نعم، فمشى معه أبي على حتى انتهى إلى منزل جابر فأخرج إلى أبي صحيفة من رقّ، فقال: يا جابر انظر أنت في كتابك لأقرأه أنا عليك، فنظر جابر في نسخته فقرأه عليه أبي علي فوالله ما خالف حرف حرفاً، قال جابر: فإنّي أشهد بالله أنّي هكذا رأيته في اللوح مكتوباً:

# بسم الله الرحمن الرحيم

هـذا كتاب من الله العزيـز الحكيم لمحمّد نوره وسفيـره وحجابه ودليله، نزل به المروح الأمين من عنـد ربّ العالمين، عظّم يـا محمّد أسمائي، واشكـر نعمائي، ولا تجحـد آلائي، إنّي أنـا الله لا إله إلّا أنا قاصـم الجبّارين «ومبيـر المتكبّرين ومذلّ الظالمين وديّان يوم الدين، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا فمن رجا غير فضلي، أو خاف غيـر عدلي عذبته عذاباً لا أعذبه أحداً من العالمين، فإيّاي فاعبد وعليّ فتوكّل، غيـر عدلي عذبته عذاباً لا أعذبه أداً من العالمين، فإيّاي فاعبد وعليّ فتوكّل، إنّي لم أبعث نبياً فأكملت أيّامه وانقضت مدّته إلّا جعلت له وصيّاً وإنّي فضلتك على الأنبياء، وفضلت وصيّك على الأوصياء وأكرمتك بشبليك بعده وبسبطيك الحسن والحسين، وجعلت حسيناً معدن علمي بعد انقضاء مدّة أبيه، وجعلت حسيناً خازن وحيـي، وأكرمته بالشهادة، وختمت له بالسعادة، فهو أفضل من استشهد وأرفع الشهداء درجة، جعلت كلمتي التامّة معـه، والحجّة البالغة عنده، بعترته أثيب وأعاقب، أولهم عليّ سيد العابدين، وزين أوليائي الماضين، وابنه سمّي جدّه المحمود، محمّد الباقر لعلمي والمعدن لحكمتي، سيهلك المرتابون في جعفر الراد عليه كالراد عليّ، حقّ القول منّي لأكرمنّ مثوى جعفر، ولأسرّنه في أوليائه الراد عليه كالراد عليّ، حقّ القول منّي لأكرمنّ مثوى جعفر، ولأسرّنه في أوليائه وأشياعه وأنصاره وانتحبت بعد موسى فتنة عمياء حندس، لأنّ خيط فرضي لا

ينقطع وحجّتي لا تخفي، وأنّ أوليائي لا يشقون أبداً، ألا ومن جحد واحداً منهم فقد جحد نعمتي، ومن غيّر آية من كتابي فقد افترى عليّ، وويل للمفترين الجاحدين عند انقضاء مدّة عبدي موسى وحبيبي وخيرتي، (ألا) إنّ المكذّب بالثامن مكذّب بكلّ أوليائي. وعليّ وليتيّ وناصري، ومن أضع عليه أعباء النبوّة وأمتحنه بالاضطلاع، يقتله عفريت مستكبر، يدفن بالمدينة التي بناها العبد الصالح ذو القرنين إلى جنب شرّ خلقي، حقّ القول منّى لأقرّن عينه بمحمّد ابنه وخليفته من بعده، فهو وارث علمي ومعدن حكمتي وموضع سـرّي وحجتي على خلقي، جعلت الجنّة مثواه وشفعته في سبعين من أهل بيته كلّهم قد استوجبوا النار، وأختم بالسعادة لابنه عليّ وليّي وناصري، والشاهد في خلقي، وأميني على وحيى، أخرج منه الداعى إلى سبيلي والخازن لعلمي الحسن، ثمّ أكمل ذلك بابنه رحمة للعالمين، عليه كمال موسى وبهاء عيسى وصبر أيّوب، ستذلُّ أوليائي في زمانه ويتهادون رؤوسهم كما تهادى رؤوس الترك والديلم فيقتلون ويحرقون ويكونون خائفين مرعوبين وجلين، تصبغ الأرض من دمائهم، ويفشو الويل والرنين في نسائهم أولئك أوليائي حقّاً، بهم أدفع كلّ فتنة عمياء حندس، وبهم أكشف الزلازل، وأرفع عنهم الآصار والأغلال، أولئك عليهم صلوات من ربّهم  $(^{(1)}$ ورحمة وأولئك هم المهتدون $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة،الشيخ الصدوق، ص٢١١.



# أهميّة الصلوات

يقول الله تعالى في محكم كتابه.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَكَنِ كَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلَّواْ صَلَّواْ تَسْلِيمًا ﴾(1)

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآية: ٥٦.

#### تمهيد

أغلب الأدعية والمناجاة والزيارات الـواردة عن أئمة أهل البيت على تبدأ بالصلاة على محمّد وآل محمّد أو تختم بها، فالصلاة على النبيّ وآله من الآداب العامّة الّتي يراعيها الداعي قبل وبعد أيّ دعاء، والصلوات أيضاً قد يتكرّر ذكرها في أثناء المناجاة والأدعية، تماماً كما في كثير من أدعية الصحيفة السجّاديّة الواردة عن الإمام زين العابدين عَلَيْكُمْ.

وقد بلغت الصلوات درجة من الأهميّة حتّى أصبحت جزءاً من التشهّد، وتبطل الصلاة فيما لو تُركت عمداً، وهذا ما أشار له الشافعيّ. وهو أحد الأئمّة الأربعة عند أهل السنّة . في شعره بمدح أهل البيت عَلَيْكُمْ قائلاً:

كفاكم من عظيم القدر أنّكم من لم يصلّ عليكم لا صلاة له(١)

فالصلاة النّي هي علاقة فرديّة وشخصيّة مع الله سبحانه نجد أنّه لا بدّ أن تُذكر الصلوات فيها، وهذا الوجوب في التشهّد ليس حكماً خاصّاً بأتباع مدرسة أهل البيت عَلَيْكِيْد، وإنّما هو حكم متّفق عليه لدى الفريقين الشيعة والسنة.

<sup>(</sup>۱) ينابيع المودّة، ج٣، ص١٠٣.

## بعض الملاحظات حول الصلوات

ولأجل هذه العلاقة الخاصّة ينبغى الإشارة إلى بعض الملاحظات حول الصلوات.

## الملاحظة الأولى

ورد من جملة آداب الدعاء أن تُذكر الصلوات قبل وبعد الدعاء وذلك لأجل استجابة الدعاء، وقد ذكر في بيان هذا الأمر أنّه الدّعاء الّذي تُذكر الصلوات قبله وبعده في الحقيقة هو ثلاثة أدعية، لأنّ معنى الصلوات هو طلب الرحمة الخاصة للنبيّ وأهل بيته الأطهار عني وهذه الصلوات وبعبارة ثانية هذان الدعاءان قبل وبعد الدعاء من المؤكّد أنّها محلّ العناية الإلهيّة ومورد القبول والإجابة، وذلك لأنّه لا يُعقل ولا يمكن أن لا يستجيب الله سبحانه أخلصَ الأدعية لأفضل عباده وهم النبيّ وأهل بيته الأطهار، ومِن البعيد عن ساحة الفضل والكرم والجود الإلهيّة أن لا يستجيب الدعاء الذي هو في الوسط بين الدعاءين، طبعاً فيما لو كان هذا الدعاء الشخصيّ مستوفياً لكلّ شرائط الإجابة، ولم يكن بصدد طلب معصية أو على خلاف المصلحة الشخصيّة أو خلاف مصالح الآخرين.

وعليه سيكون هذا الدعاء الّذي في الوسط مظنّة الإجابة، ويكون محلّ العناية الإلهيّة والسمع الإلهيّ.

# سؤال وجواب

ما هي حكمة الصلوات في التشهّد؟ علماً أنّ هذه الصلوات ليس قبلها ولا بعدها أيّ دعاء خاص، وإنّما هي واقعة بعد ذكر الشهادتين: «أشهد أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد»، وقد ورد بعدها السلام وهو: «السلام عليك أيّها النبيّ ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته»، وكذلك الأمر بالنسبة للصلوات المذكورة في الآية القرآنية الكريمة: ﴿ إِنَّ أَللَّهُ وَمُلَيَحَكَةُ،

يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّها ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ صَلَّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿(')، حيث لا يوجد أيّ دعاء لنا، ولا أيّ طلب أو حاجة خاصّتَين بنا، فما هي حكمة هذه الصلوات؟ وقبل الإجابة على هذا السؤال لا بدّ من بيان ثلاث مقدّمات:

١- إن كل إنسان عاقل يضع هدفاً لأي عمل يقوم به عن اختيار منه، وعليه فإن الداعى لا بد أن يكون هادفاً وقاصداً لاستجابة دعائه.

٢- نحن لا نعلم شيئاً عن الدعاء الذي ندعو به، هل يصبّ في مصلحتنا أولا، وعليه هل يُقبل أو لا، لكنّنا نعلم علم اليقين أنّ الصلوات يستجيبها الله سبحانه، من هنا فالإنسان العاقل عليه أن يدعو الدعاء الذي يستجيبه الله تعالى.

٣- عندما نقوم بالصلوات على رسول الله وأهل بيته على الواقع نحن نطلب الرحمة لهم علي الواقع نحن نطلب الرحمة لهم علي أو يُعتبر ذلك بمثابة الهدية لهم علي وهم خير من تأدّب وتخلّق بالأخلاق الإلهية، الّتي منها ما وردت الإشارة إليه في قوله تعالى:

﴿ هَلَ جَنَآءُٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾(١).

لذلك فإنّ مقتضى كرم أهل البيت عَنْ أن يقوموا بردّ هديّتنا بل ومضاعفتها لنا، ويقومون بالدعاء لنا نحن، ومن المؤكّد أنّ دعاءهم مستجاب إن شاء الله تعالى.

وعليه لوقمنا بالدعاء لأنفسنا فلا نعلم أنّه مستجاب أم لا، ولكن لوقام النبيّ وأهل بيته الأطهار بالدعاء لنا، فإنّ دعاءهم مستجاب بإذن الله تعالى.

إذاً بحكم العقل إن كنّا بصدد طلب المنفعة لأنفسنا، علينا أن نبدأ بالصلوات على النبيّ في وأهل بيته عَنْ مع غضّ النظر عن إدراج دعائنا الشخصيّ بين الصلوات في الابتداء والصلوات في ختام الدعاء.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن، الآية: ٦٠.

#### الملاحظة الثانية

إنّ الدعاء بالصلوات على النبيّ في وأهل بيته الأطهار بيته ترجع مصلحتها للإنسان الداعي، وذلك لأنّ الداعي يقوم بطلب الرحمة للنبيّ في وأهل بيته ووجودهم المقدّس مليء بالرحمة الإلهيّة ولا يحتاج وأيّ إضافة عليه، لذا فإنّ هذه الرحمة عندما تُفاض عليهم سوف ترشح وتفيض منهم بين إلى غيرهم ممّن هو متعلّق بهم ويعدّ تابعاً وتحت ولايتهم، ولو أردنا تشبيه هذه الحالة فإنّ أفضل مثال لها هو شخص عنده كوب مليء بالماء، فكلّما سُكب ماء داخل الكوب فإنّه سوف تفيض على الصحن الذي تحته، والّذي يستفيد من هذا الماء المسكوب هي الموجودات المتعلقة أو الموجودة بالصحن؛ وعليه فإنّ من يدعو ويصلّي على النبيّ في وأهل بيته تعود نفع هذه الصلوات إليه، لأنّ وجودهم مليء بالرحمة فتفيض منهم بين على الشخص الداعي، ولذلك ورد في الدعاء: «اللهم صلً على محمّد وآل محمّد صلاة تغفر بها ذنوبنا، وتصلح بها عيوبنا...» (۱).

ونتيجة ما تقدّم: إنّ الصلوات على النبيّ أن وآل بيته عَلَيْ ترجع فائدتها إلى شخص الداعي، هذا بالإضافة إلى أنّ هذه الهدية الّتي يُقدّمها لهم عَلَيْكُ يقابلونها بالهدية وبالدعاء له ويستفيد أكثر من هذا الدعاء.

#### الملاحظة الثالثة

عندما يريد إنسانٌ أن يطلب شيئاً ما من رجل عظيم أو جليل وفي نفس الوقت لا يرى لنفسه أنّه أهل لهذا الطلب، أو يليق بأن يطلب من هذا العظيم، فإنّه ينبغي عليه بناء لما في علم النفس أن يلفت نظر هذا العظيم أوّلاً، ثمّ يقوم بطلب حاجته منه، وعلى سبيل المثال، يبدأ أوّلاً بإظهار المحبّة له، والعلاقة به، والطاعة وغير ذلك، ويسعى قدر الإمكان لتهيئة الظروف شيئاً فشيئاً حتّى تحين الفرصة في طلب حاجته.

<sup>(</sup>١) المراقبات، السيد ابن طاووس، ج١، ص٧٦.

ونحن ـ الناس ـ لا نملك اللياقة أن نطلب من الله سبحانه ، ولا نستحقّ منه الإجابة ؛ وذلك بسبب ما ارتكبناه من ذنوب ، وتجرّ أنا بالمعاصي ، وواجهناه بالسيّئات ، وفي نفس الوقت ليس لدينا سبيل غير الطلب منه سبحانه ، لذلك لا بدّ من تحصيل هذه اللياقة للطلب ، وأفضل وسيلة هي طلب الرحمة للنبيّ في وأهل بيته عليه الرحمة لهم وإظهار المحبّة لهم نستطيع تحصيل لياقة الطلب من الله سبحانه .

وحقيقة المسألة هي أنّ الصلوات تعطينا الجرأة للحديث مع الله سبحانه وأن نطلب حاجاتنا في محضر العظمة الإلهيّة، وقبل أن نقوم بأيّ طلب لأنفسنا نبتدئ بطلب الرحمة لأحبّائه وأوليائه، وهذا الأسلوب هو المستخدم في ميدان المحبّة والعشق، حيث يستخدم أسلوب الإيثار ولغة المحبّة والرحمة، فكأنّنا نقول لأهل البيت عين في مستنقع الاحتياج، البيت عين إن كنّا عين الفقر والحاجة، وغارقين في مستنقع الاحتياج، لكن مع ذلك نطلب من الله سبحانه أن يتفضّل عليكم بالرحمة والخير، وما هذا الدعاء والإيثار الصادر منّا إلّا إبرازاً وتعبيراً لشدّة محبّتنا لكم».

إذاً عندما لم يكن أهل بيت النبوّة على بحاجة لدعائنا وطلبنا لهم من الله، ولكن دعاءنا لهم يشبه تصرّف الفقير المسكين الذي يقف أمام دار أحد الأغنياء ويقول له: «الله يطيل عمرك ويعطيك المصحة والسلامة، الله يرزقك من ماله...» فإنّ هذا التصرّف من الفقير والطلب من الله سبحانه ليس إلّا للفت نظر الغني، لذلك لا يقول الغنيّ أبداً: «إنّني سالم وصحّتي جيّدة وما عندي من مال يكفيني و...» وذلك لأنّه يعلم أنّ هذا الفقير لا يستطيع عمل شيء غير هذا الدعاء، وهذا النحو من الأدعية لا يمكن تفسيرها وتحليلها بالطرق العقلية، وهي ليست سوى بيان للمحبّة وإبراز للعشق ولفت للانتباه.

# بعض آثار الصلوات

١- كفّارة الذنوب: عن الإمام أمير المؤمنين على عَلَي عَلَي عَلَي عَلَى المعادة على

النبيّ الله أمحق للخطايا من الماء للنار، والسلام على النبيّ الله أفضل من عتق رقاب»(١).

وعن الإمام الرضا عَلَيْكُانُ: «من لم يقدر على ما يكفّر به ذنوبه فليكثر من الصلاة على محمّد وآل محمد فإنّها تهدم الذنوب هدماً» (٢).

عن الإمام الصادق عَلَيَّ ، عن أبيه قال: قال رسول الله على: «من صلّى عليّ الماناً واحتساباً استأنف العمل». (٢)

- ٢- محبة الله: عن عبد العظيم الحسني قال: سمعت عليّ بن محمّد العسكري عَلَيْكُ يَعْفَلُ يَقُول: «إنّما اتّخذ الله عزّ وجلّ إبراهيم خليلاً لكثرة صلاته على محمّد وأهل بيته صلوات الله عليهم» (٤).
- ٣- تعديل الميزان: عن الإمام جعف ربن محمد، عن أبيه، عن آبائه على قال: قال رسول الله عند الميزان يوم القيامة، فمن ثقلت سيّئاته على حسناته جئت بالصلاة عليّ حتى أثقل بها حسناته (°).

وعن الإمام الصادق عَلَيْ قال: «ما في الميزان شيء أثقل من الصلاة على محمّد وآل محمّد، وإنّ الرجل لتوضع أعماله في الميزان فتميل به فيخرج الصلاة عليه فيضعها في ميزانه فترجح» (١).

4- زيادة الحسنات: عن الإمام أبي عبد الله عَلَيَّا قال: «وجدت في بعض الكتب: من صلّى على محمّد وآل محمّد كتب الله له مائة حسنة، ومن قال:

<sup>. (</sup>١) وسائل الشيعة، الحرّ العاملي، جV، 0

<sup>(</sup>۲) م.ن، ج۷، ص۱۹۵.

<sup>(</sup>٣)م.ن، ج٧، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٤) م.ن، ج٧، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٥) م.ن،ج٧، ص١٩٦.

<sup>(</sup>٦) م.ن، ج٧، ص١٩٢.

صلّى الله على محمّد وأهل بيته، كتب الله له ألف حسنة «(١).

<sup>(</sup>۱) الوسائل م.س، ج۷، ص١٩٦

<sup>(</sup>۲) م.ن، ج۷، ص۱۹۳.

<sup>(</sup>٣) م.ن، ج٧، ص١٩٣.



# قصّة عن الحاج الميرزا عليّ هستيي الأصفهاني

هـوذلك المجتهد الحكيم وأحد الوعّاظ المعروفين ومدرّس كتاب الأسفار. ينقل الشيخ محمّد تقي مصباح اليزدي أنّه كان تحت سنّ العشرين وكان يتردّد أحياناً لسماع درسه في طهران في مسجد الحاج السيد عزيز الله، وقد سأله في أحد الأيّام هذا السؤال وهو أنّه ما هي حاجة أهل البيت عَنْهَ لاعائنا لهم بطلب الرحمة وهم عندهم كلّ أنواع الرحمة؟

لقد لاحظ الميرزا عليّ في ذلك الوقت أنّي شاب حدث السن ولم أبلغ درجة علمية عالية، فلذلك شجّعني على سؤالي هذا، وأجابني على قدر استيعابي آنذاك قائلاً: «لو كان هناك بستانيّ يعمل في بستان لبعض الملّاك والأغنياء، ويقوم بزراعة الورود وتنسيقها ورعايتها، فإذا جاء يوم ما أصحاب الأرض والورود ودخلوا بستانهم ليروا جماله وتنسيقه يقوم هذا البستانيّ بأخذ باقة من الورود وينسّقها ويقدّمها لهم بكلّ أدب واحترام متأهّلاً بهم ومسلّماً عليهم، وهذا التصرّف منه نوع من إظهار الأدب وإبراز الاحترام، وإلّا فإنّ الأرض والورود وكلّ ما في البستان هو ملك لهم، والبستاني، ليس إلّا عاملاً عندهم، ونحن عندما نقوم بذكر الصلوات فإنّما نقطف باقة من حديقة أهل البيت عندها لهم». وهذا الكلام بنفسه فإنّما نقطف باقة من حديقة أهل البيت عندهم عنه في قسير «وعجّل فرجهم»، لأنّ في فرجهم عنه فرج أهل الإيمان (۱۰).

<sup>(</sup>١) شرح المنجاة الشعبانية، الشيخ أحمد تقي مصباح اليزدي.

الفهرس

# الفهرس

| ٥  | المقدّمةا                                      |
|----|------------------------------------------------|
| ۹  | ١- محمّد ﷺ نبيّ الرحمة                         |
|    | تمهید                                          |
|    | ١- محمّد ﷺ نبيّ الهدى والرحمة                  |
|    | ٢- النبيّ محمّد ﴿ الإنسان العطوف والمحبّ       |
|    | -<br>٣- رحيم في الحرب والسلم                   |
|    | ٤- رسالة النبيّ محمّد الله عنه المحبّة والرحمة |
|    | ٢- محمّد ﷺ حبيب المؤمنين                       |
|    | تمهید                                          |
|    | معنى الحبّ                                     |
|    | درجات الحبّ                                    |
|    | حب النبيِّ العمل بأخلاقه                       |
|    | من تجلّيات الحبّ لرسول الله ﷺ                  |
| ۲۸ | ١ – طاعة الله والعمل الصالح الموصل لمحبّة الله |
|    | ٢- العمل بتعاليم وآداب الاسلام                 |

| ٣٠ | ٣– زيارة رسول الله 🏥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١ | ٤- دفع الأذى عنه ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ السَّاسِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٢ | من آثار اتباع ومحبّة الرسول على المسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٢ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٣ | ٢- غفران الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٤ | ٣– الشفاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٧ | ٣- محمّد ﷺ مكارم الأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٩ | تمهید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٩ | بعض مكارم أخلاق الرسول را الله المسول المسلم المارم أخلاق المارم أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٩ | سلوكه الشخصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧ | سلوكه الاجتماعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٤ | سلوكه العائلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٧ | لن يطفئوا نور محمّد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | ٤ - ألم يجدك يتيماً فآوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٣ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| οξ | النبيِّ الله تغمره ألطاف الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 00 | الهبة الإلهيّة للنبيّ الله مقام الرضا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠٦ | الشكر على كلّ هذه النعم الإلهيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٧ | فقد النبيّ علي المناه النبيّ المناه فقد النبيّ المناه النبيّ المناه النبيّ المناه النبي المناه المنا |
| ٥٨ | كفالة النبيّ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ النبيِّ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال |
| ٥٩ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٩ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

الفهرس

| ٦٣                 | ٥- كرامات رسول الله ﷺ                                                                              |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٠٠                | تمهید                                                                                              |
| 70                 | ١- الأسوة الحسنة                                                                                   |
| 77                 | ٢ـ رحمة للعالمين                                                                                   |
| 77                 | ٣ـ أمان من العذاب                                                                                  |
| الذنوب١            | ٤ ـ ٥ ـ اتّباعه يوجب محبّة الله ومغفرة                                                             |
| ٦٧                 | ٦- اتّباعه هداية ورشاد                                                                             |
| ٦٨                 | ٧. واسطة في المغفرة                                                                                |
| ٦٨                 | ٨ الوسيلة إلى الله سبحانه                                                                          |
| 79                 | ٩. طاعتهُ مقرونة بطاعة الله                                                                        |
| 79                 | ١٠ـ حكمه حكم الله                                                                                  |
| ٧٠                 | ١١ـ خطاب الله له                                                                                   |
| ٧٠                 | ١٢ـ الشفاعة                                                                                        |
| ٧١                 | وفي الختام                                                                                         |
| ٧٣                 | ٦- الأدب مع رسول الله ﷺ                                                                            |
| ٧٥                 | تمهید                                                                                              |
|                    | ١ – أدب المحبّة                                                                                    |
| ٧٦                 | ٢- أدب الاتّباع                                                                                    |
| ٧٧                 | س أ. ۱۱ ما م                                                                                       |
|                    | ١- ادب الصلاة عليه                                                                                 |
| ٧٨                 |                                                                                                    |
|                    | ٤-٥- أدب الاحترام والدفاع                                                                          |
| وخفض الصوت         |                                                                                                    |
| رً وخفض الصوت؟<br> | ٤-٥- أدب الاحترام والدفاع٦                                                                         |
| اِ وخفض الصوت      | ٤-٥- أدب الاحترام والدفاع<br>٢-٧- أدب عدم التقدّم على النبيّ الله النبيّ الله النبيّ الله المناداة |

| ۸٧  | الإساءات المعنوية                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ۸٧  | ١ – الاتهام بالسحر والشعوذة                                 |
| ۸۹  | ٢- الاتهام بالجنون والشعر                                   |
| ۹٠  | ٣- الاتهام بالضلال والغواية والنطق عن الهوى                 |
| ۹٠  | ٤- التعيير بعدم العقب                                       |
| ۹١  | ٥- التكذيب بالرسالة والنبوّة                                |
| ۹١  | ٦- التعيير بالأتباع                                         |
| ۹١  | ٧- إساءة المنافقين                                          |
| 97  | ٨- التكذيب بالنصّ على الإمام عليّ عَلَيْتُلا أَ             |
| 90  | ٨- الإساءات الماديّة إلى النبيّ ﷺ                           |
| ٩٧  | تمهید                                                       |
| ٩٧  | الإساءات الماديّة                                           |
| ٩٧  | ١ – قتل المسلمين                                            |
| ٩٧  | ٢- الإخراج من مكّة والحصار في شعب أبي طالب عَلَيْتُ اللَّهِ |
|     | ٣- محاولة القتل                                             |
| ٩٨  | ٤– الحرب ضدّه                                               |
| 99  | ٥- محاولة الاغتيال                                          |
| ١٠٠ | الخاتمة                                                     |
| ١٠٥ | ٩- دفاعٌ عن النبيِّ ﷺ                                       |
| ١٠٧ | تمهید                                                       |
|     | المقدّسات في الإسلام والشرائع السماويّة                     |
| 1.9 | قدسيّة النبيّ محمّد ﷺ                                       |
| 1.9 | رسول الله خير لنا في حياته ومماته                           |
|     | طهارة مولده ﷺ                                               |
| 11  | علاقته بالله تعالى                                          |

الفهرس

| 11           | ۱- عبادة رسول الله 🏥                                                |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| 111          | ٢- خوفه من الله تعالى                                               |
|              | هدف بعثته ورسالته                                                   |
| 111          | الأسوة الحسنة وصاحب الخلق العظيم                                    |
|              | خاتم الرسل                                                          |
| 117          | تخصيصه بالإسراء والمعراج                                            |
| 117          | الأمر الإلهيّ بوجوب طاعته واحترامه                                  |
| 117          | قربه من الله تعالى                                                  |
| 117          | قبس من سلوكه وصفاته الشخصيّة                                        |
| 110          | ما هو واجب المسلمين تجاه مقدّساتهم                                  |
| 171          | ١٠- الغضب الرساليّ                                                  |
| ١٣٣          | تمهید                                                               |
| ١٣٣          | الغضب الرساليّ                                                      |
| 170          | متی نغضب؟                                                           |
| 170          | ذو النون أو صاحب الحوت                                              |
|              | خلاصة القصّة                                                        |
| 1 <b>Y</b> V | غضب النبيّ موسى عَلَيَّكُ                                           |
|              | وفي شرح هذه الآية يقول صاحب تفسير الميزان.                          |
| 179          | غضب الأنبياء عَلَيْكِلْ وتألُّمهم                                   |
|              | ختام وعبرة                                                          |
| ١٣٣          | ١١- رسول الله على مع أهل بيته الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ١٣٥          | تمهید                                                               |
| ١٣٥          | فيمن نزلت آية التطهير؟                                              |
| ١٣٦          | ما هو الهدف من جمعهم تحت الكساء؟                                    |

| 100   | المفهرس                                                                                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 101   | بعض آثار الصلوات                                                                                              |
| ١٥٠   | الملاحظة الثالثة                                                                                              |
| 10.   | الملاحظة الثانية                                                                                              |
| ١٤٨   |                                                                                                               |
| ١٤٨   |                                                                                                               |
| ١٤٨   | بعض الملاحظات حول الصلوات                                                                                     |
| ١٤٧   | تمهید                                                                                                         |
| 1 8 0 | ١٢- أهميَّة الصلوات                                                                                           |
| 18    | غدير خم وحكمة النبيِّ ﷺ                                                                                       |
|       | سفينة نوح                                                                                                     |
| ١٣٨   | من هم أهل البيت المِينِّ                                                                                      |
|       | هم الخلفاء بعد النبيِّ ﴿ اللَّهُ اللّ |